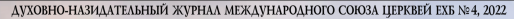
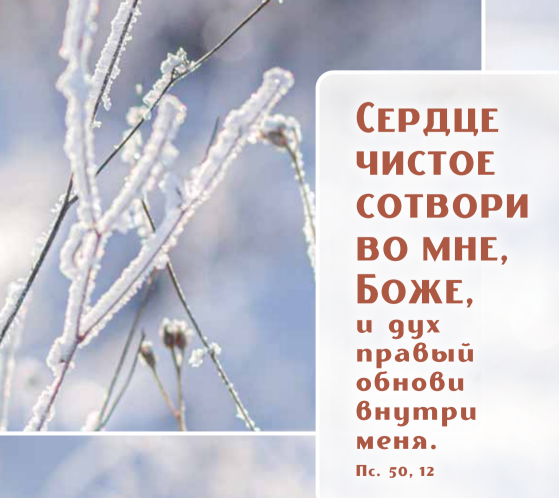


Ин. 1, 17

# BECTHIK MCT/1HBI





4 (264) . 2022

Духовно-назидательный журнал Международного союза церквей евангельских христиан-баптистов •Издаётся с 1963 года •Выходит ежеквартально •Издаётся на пожертвования верующих •Распространяется безвозмездно •Издательство «Христианин» МСЦ ЕХБ

Вопросы, замечания и материалы для публикации просьба отправлять на электронную почту: redaktsia.vi@yandex.ru

## СОДЕРЖАНИЕ

#### ДУХОВНО-НАЗИДАТЕЛЬНЫЙ РАЗДЕЛ

- **1** Когда страшит неизвестность А. Г. Рыжов
- **6 Бог, Иона и мы** Д. А. Цыганков
- **11** Справедливость и милосердие *A. A. Реймер*
- **15** Уроки молящегося Христа *E. M. Шапарь*
- **20** Иго, дающее покой *А. Ю. Баскаков*

#### из жизни Братства

25 Любовь — в заботе о страждущих

О служении Отдела заступничества МСЦ ЕХБ

#### ХРИСТИАНСКИЕ ТРОПЫ

29 Выше преград

Перевозка христианской литературы в Узбекистане

#### наши служители

**34** «Очень хочу, чтобы в церкви у всех было служение...»

Интервью с А. А. Чмыхом

#### МОЛОДЁЖНАЯ СТРАНИЧКА

**41** Быть образцом в семье Э. Э. Дридгер

#### ХРИСТИАНСКАЯ СЕМЬЯ

**45** Что делать, чтобы спасти детей

А. И. Горбунов

#### СТИХИ, СТИХИ, СТИХИ

**3** *с. оъл.* «Первый в роддоме беспомощный крик...»

Н. Васюкович

«Когда я душой попадаю в беду...»

Е. Разумовская

У каждого из нас — своя Ниневия, которая выявляет наши проблемы. Поначалу мы можем о них не догадываться, полагая, что с нами всё в порядке. Однако стоит появиться Ниневии — и всё неприглядное в нас всплывает на поверхность.



Александр Геннадъевич Рыжов, служитель церкви г. Бреста

# КОГДА СТРАШИТ НЕИЗВЕСТНОСТЬ

Одна женщина попала в аварию на участке дороги, который уже стал местом гибели многих людей — пьяный водитель врезался в бок её автомобиля. Машина перевернулась. Придя в себя, эта женщина обнаружила, что её трёхмесячная дочь висит вниз головой, пристёгнутая к детскому креслу на заднем сиденье. Мать принялась отстёгивать ремни — и внезапно почувствовала запах бензина, а затем услышала крик снаружи: «Выбирайтесь скорее, машина сейчас взорвётся!»

Высвободив дочь из ремней, она вылезла с ней из автомобиля и побежала от него. По её словам, спасаясь от угрозы взрыва, она не сразу заметила, что справа от них был ров глубиной метров пять. Если бы она оступилась — ей с дочерью угрожала бы гибель!

Через неделю женщина вернулась на место аварии. Как же она удивилась, когда обнаружила, что ужасный ров оказался... канавой глубиной не больше полуметра. Женщина переоценила опасность. В критический момент она была убеждена, что бежит по краю настоящей пропасти. У страха глаза велики — эмоции могут заставить нас неверно толковать очевидные факты.

Жизнь устроена так, что мы время от времени встречаемся с пугающими нас событиями — и тоже иногда переоцениваем опасность. А порой ситуация и вправду грозит нам или нашим близким серьёзными послед-

ствиями. Давайте порассуждаем о библейском пророке, который смотрел на происходящие вокруг него события широко раскрытыми глазами — при том, что эти происшествия действительно угрожали самому существованию Божьего народа. Звали пророка Аввакум — это имя означает «бороться» или «обнимать», и в книге, носящей его имя, он делает и то и другое. Сначала он вступает в борьбу с Богом, ставя перед Ним не дающие ему покоя вопросы. А потом верой принимает слово от Бога и соглашается уповать на него.

Нам всегда интересно узнавать, как родилась та или иная известная песня. Одна из самых известных библейских песен содержится как раз в конце книги Аввакума. Она родилась из вопроса, который он задавал Богу всю первую главу, и ответа, который Бог даёт всю вторую главу. Этот пророк жил на сломе эпох, когда его народу грозили страшные события. Он не мог оставаться безучастным и обращался с вопросами к Богу, поэтому написанная им книга сегодня поможет тем, кто тоже находится в растерянности или страхе, наблюдая за происходящим в мире.

Обратимся к семи урокам из Книги пророка Аввакума.

## **1.** Разговаривай о страшном с Богом (1: 2–4, 12–17)

Аввакум писал в период царствования Иоакима и был современником пророка Иеремии. То,

о чём плакал Иеремия, печалило и Аввакума. У Иоакима был благочестивый отец Иосия, но сам он был нечестивцем. В этот период всё возрастающей духовной деградации пробуждение и реформы Иосии были быстро позабыты. Аввакум продолжительное время обращается к Богу с вопросами, ему даже могло показаться, что Тому всё равно. Он спрашивает: «Господи, Ты где? Господи, почему? Господи, до каких пор?» (см. 1, 2–4).

Это первый урок Аввакума о том, что делать в ситуации хаоса, деградации и дезориентации: выскажи свои страхи Богу, спроси Его о том, что тебе непонятно. Христиане, которые говорят, что у них нет проблем, либо не соприкасаются с реальной жизнью, либо необдуманно повторяют красивый религиозный лозунг, лишённый библейского основания. Уверовав в Иисуса Христа, мы не освобождаемся от проблем, а иногда их количество даже увеличивается. И надо научиться честно признавать их наличие и разбираться с тем, как вести себя перед их лицом.

## **2.** Замечай в происходящем руку Бога (1, 5; 2, 13)

Один мальчик молился так: «Господи, дай мне такое зрение, как у дедушки». Люди, которые знали дедушку, удивлялись этой молитве: «Ведь у него очки с толстенными линзами, почему ты хочешь видеть, как дедушка?» Мальчик отвечал: «А он куда ни посмотрит, везде видит руку Божью». В ответ на вопрос Господь открыл Аввакуму: Он всё видит, ситуация под контролем, Он скоро вмешается, а орудием суда над Его народом станут халдеи, как раз в это время появившиеся на исторической арене. Перед тем как обратить внимание на орудие суда, посмотрим на руку, управляющую этим орудием. Это рука Господа: «Посмотрите между народами и внимательно вглядитесь, и вы сильно изумитесь; ибо Я сделаю во дни ваши такое дело, которому вы не поверили бы, если бы вам рассказывали» (1, 5). И в следующем стихе: «Я подниму халдеев».

Эти слова легко пропустить. И стоящую за ними истину иногда непросто принять. За судьбами народов взору веры видна рука Бога. В момент прозрения эту руку увидел Навуходоносор: «По окончании же дней тех я, Навуходоносор, возвёл глаза мои к небу, и разум мой

возвратился ко мне; и благословил я Всевышнего, восхвалил и прославил Присносущего, Которого владычество — владычество вечное, и Которого царство — в роды и роды. И все живущие на земле ничего не значат; по воле Своей Он действует как в небесном воинстве, так и у живущих на земле; и нет никого, кто мог бы противиться руке Его и сказать Ему: "что Ты сделал?"» (Дан. 4, 31–32). Мы вернёмся к открытию Навуходоносора в конце рассуждений, в седьмом разделе.

Представьте себе, что вы собираете грибы в лесу. Фонарик вашего внимания рыщет по пространству вокруг. Внезапно вы увидели в траве змею. Луч внимания остановится, замрёт, сосредоточится на этом объекте. Иногда на фотографии что-то выделяют светлым кружочком, а остальное притеняют серым. То же самое сделает ваш мозг, когда вы заметите змею. Смартфон в кармане, термос в багажнике, тучки на небе — это всё притенится и забудется, внимание «стуннелируется» на одном объекте. Это нормально, так нас устроил Бог, чтобы перед лицом опасности мы могли мобилизоваться и принять верное решение, а потом действовать, не отвлекаясь.

Наблюдать за змеёй в траве на вашем пути — правильно, потому что вы должны прямо сейчас предпринять какие-то действия. Но есть ситуации, в которых такая фокусировка не послужит ко благу. Так, в современном информационном потоке легко застрять на одной теме. Наблюдать, не отрываясь, за новостями может быть неправильной линией поведения — во многих случаях мы не можем изменить события. Важный нюанс: когда сознание «туннелируется» на решении задачи спасения от змеи, другие задачи отодвигаются на периферию, возникает упрощённое чёрно-белое мышление. В ситуации со змеёй это нормально, в ситуации с новостями — почти всегда нет. «Туннелирование» сознания испуганного человека примитивизирует мышление. Проще говоря, мы резко глупеем. Очень умные люди начинают высказываться примитивно, топорно, потому что находятся в стрессе, выпуская из поля зрения всё или почти всё, что находится за пределами туннеля. Второй урок Аввакума — видеть невидимое и выше — Невидимого, Который движет видимое.

# **3.** Будь готовым к тому, что Божий ответ может напугать, и не забывай, что он во благо (1, 6–11)

Проблема с откровением о нашествии вавилонян, которое получил Аввакум, была в том, что лекарство выглядело хуже, чем болезнь (1, 5-17). Пророк жалуется Богу на грабительство и насилие, которые он наблюдает в своём народе, на это Бог говорит, что использует в качестве ответной меры «народ жестокий и необузданный» (1, 6). Это явно не тот ответ, которого ждал Аввакум. Он надеялся, что Бог осудит грешных вождей и пошлёт Своему народу пробуждение. Однако прошлые попытки Бога пробудить и остановить народ глубокого и постоянного результата не имели, поэтому Он переходит к более строгим и решительным методам. При этом пророку было непонятно: неужели святой Бог использует для достижения Своих целей такой нечестивый народ, как халлеи?

«Чистым очам Твоим несвойственно глядеть на злодеяния, и смотреть на притеснение Ты не можешь; для чего же Ты смотришь на злодеев и безмолвствуешь, когда нечестивец поглощает того, кто праведнее его, и оставляешь людей как рыбу в море, как пресмыкающихся, у которых нет властителя?» (1, 13–14). Аввакум знает характер Бога, и ему трудно согласовать это знание с методами Бога, которые он наблюдает в реальности. Верующего человека могут иногда удивлять Божьи действия в мире или в жизни окружающих людей.

Аввакум не одинок в своём вопрошании. Со схожими вопросами обращался к Богу Иов, и Тот явил Себя страдальцу. После этого он перестал спорить с Господом и начал поклоняться Ему (Иов. 39, 31–35; 42, 1–6). Аввакум пережил нечто похожее: «Господи! услышал я слух Твой и убоялся» (3, 2). Им вторит Асаф, описавший свои переживания в Пс. 72. Он тоже недоумевал и вопрошал Бога о том, почему Тот позволяет грешникам процветать, а праведникам страдать. Псалмопевец получает ответ в святилище — и вздохи сменяются пением. Святилищем Аввакума стала его сторожевая башня. Давайте послушаем, что ему ответил Господь.

## **4.** Прими учение о жизни праведного через веру (2, 4)

Бог ответил Аввакуму, во-первых, проговорив ему во второй главе, во-вторых, явив ему Свою славу в третьей главе. Нам легче принять волю Бога, если мы ясно поняли Его и ярко увидели Его славу. Я бы разделил данный во второй главе Божий ответ на две части: 1) грешники будут наказаны, 2) праведные будут живы верой. Об этом ключевой текст главы: «Вот, душа надменная не успокоится, а праведный своею верою жив будет» (2, 4).

Я пересказываю содержание Книги Аввакума в очень упрощённом виде, но даже в таком кратком обзоре надо обязательно сказать о том, что из этой второй главы огромная указательная стрелка идёт в третью главу... Послания Римлянам. «Праведный своею верой жив будет» — это ведь о Христе. Выходит, что конечный Божий ответ на наши вопросы о царящей в мире несправедливости состоит из двух частей: грешники будут наказаны, а праведные верой будут живы, и этот ответ подводит нас... к Голгофе. Рассмотрим текст чуть подробнее.

«Вот, душа надменная не успокоится...» (2, 4). Вавилоняне надмевались, любуясь своей имперской мощью и военными достижениями. Они были уверены в своей непобедимости. Дух Вавилона отражён в словах Навуходоносора: «Это ли не величественный Вавилон, который построил я в дом царства силою моего могущества и в славу моего величия!» (Дан. 4, 27). Надменность этого царя привела его к потере рассудка. Гордые люди беспокойны и ненасытимы: «Надменный человек, как бродящее вино, не успокаивается, так что расширяет душу свою, как ад, и, как смерть, он ненасытен, и собирает к себе все народы, и захватывает себе все племена» (2, 5). Они стремятся к новым достижениям и удовольствиям, сметая всё на своём пути.

«...А праведный своею верою жив будет» (2, 4). Мартин Лютер сказал: «Этот текст воистину стал для меня вратами рая». Он три раза цитируется в Новом Завете (Рим. 1, 17; Гал. 3, 11; Евр. 10, 38). В Послании Римлянам акцент ставится на слове «праведный», в Послании Галатам — на том, что праведный будет жив, а в Послании Евреям — на вере. Три новозаветные книги объясняют один стих из Книги пророка Аввакума!

Поразительно, что ответ на тревожащие Аввакума вопросы как о внутренних проблемах его народа, так и о проблемах внешнеполитических — в праведности веры. Значение этого высказывания в контексте такое: вавилоняне привыкли всего добиваться сами, и в связи с их нашествием встаёт вопрос и духовного, и физического выживания Израиля. Так вот, жив будет тот, кто праведен, и осуществляется это личной («своею») верой. Вера от слышания, поэтому здесь указано основание предыдущих и последующих пробуждений в народе Божьем — все они связаны с обновлением верности записанному Слову Божьему.

Такое упование — полная противоположность и нечестию идолопоклонников-иудеев, и тем более надменности язычников-вавилонян. В песне из Ис. 26, 2—3 есть похожие формулировки: «Отворите ворота; да войдёт народ праведный, хранящий истину. Твёрдого духом Ты хранишь в совершенном мире, ибо на Тебя уповает он». Праведные хранят истину.

## **5.** Переключайся на пение и ходатайственную молитву (3, 2)

После такого откровения Аввакум начинает... петь. Я занимаюсь сочинением песенных текстов. Аркадий Михайлович Гантовник когдато повторил мне несколько раз такую просьбу: «Пусть в твоих песнях будет больше богословия, больше Слова Божьего, больше Библии». Песня Аввакума именно такая.

Эта книга описывает духовную динамику пророка. В её начале он пребывает в глубоком переживании и задаёт серьёзные вопросы Богу (1, 2–3). В середине он поднялся на сторожевую башню, ожидая ответа (2, 1). А услышав Божье слово и увидев Божью славу, он восходит на горные вершины! (3, 19) Обстоятельства и люди вокруг Аввакума не изменились. Изменился он сам, теперь он живёт верой, а не видением. Обетованием, а не объяснением. Путь Аввакума, Иова, Асафа из долины вопрошания через башню слушания к горам ликования — это путь веры.

Здесь же Аввакум просит Господа о трёх вещах: «Господи! соверши дело Твоё среди лет, среди лет яви его; во гневе вспомни о милости» (3, 2). Вот эти три прошения: 1) возобнови Свою работу, 2) открой её Своему народу и 3) помни при этом о милосердии. Аввакум учит

нас не отрешаться от вопиющих нужд церкви и мира, но стать перед Богом ходатаями, желающими исполнения Божьих планов и излияния Его милости.

Принципы, на которых зиждилось пробуждение Иосии, быстро забылись. Поначалу Аввакума привёл в смятение Божий план борьбы с греховностью иудейского общества, но теперь он просит Господа сделать то, что Он собирается совершить. Пророк только молит, чтобы Господь не забывал о милосердии, когда будет изливать Свой гнев. Без милосердия Божий гнев полностью уничтожит Его народ. Без милосердия у грешников не будет возможности получить благодать. Просьба о милости нужна при молитве и о церкви, и о мире. И молитва Аввакума не осталась без ответа! Нашествие вавилонян, разрушивших Иерусалим и уведших в плен выживших иудеев — это потоки Божьего гнева. Указ Кира о возвращении евреев и отстраивании храма, переселение пленников на родную землю, пробуждение из книг Ездры и Неемии — это волны Божьей милости.

Кстати, о пении. Виктор Кузьмич Моша рассказывал, что когда попал в заключение, то для того, чтобы внутренне успокоиться и обрести мир, он в первые дни много пел. Прямо ходил по камере и пел вслух. День, второй, третий. И в сердце установился мир. А через время к нему обратился один человек, кажется бывший директор завода, которого сняли с должности по доносу и который был поначалу очень огорчён этой несправедливостью. Он сказал нашему брату: «Спасибо за ваше пение — вы помогли мне успокоиться, прийти в себя, мне стало легче». Я не раз слышал от старцев такое наставление: «Пойте, пойте каждый день, пойте по несколько псалмов подряд, это духовные витамины».

# **6.** Не упускай из вида явленную в истории и личной жизни славу Бога (3, 3–15)

В своём гимне из последней, третьей, главы Аввакум прослеживает шествие Израиля от Синая до земли обетованной. Он крупными мазками изображает славу Бога, которая была явлена в разные периоды: «Покрыло небеса величие Его, и славою Его наполнилась земля»; «Он стал и поколебал землю; воззрел и в трепет привёл народы...» (3: 3, 6). Упомянутые в пятом стихе «яз-

4

ва» и «жгучий ветер» напоминают о египетских казнях и судах над Израилем, непослушном Богу во время блужданий по пустыне. В стихах 8–15 поэтически описаны различные победы, одержанные народом с Божьей помощью, и удивительные события, случившиеся в истории Израиля.

Все эпизоды, перечисленные в этом гимне, были известны Аввакуму и раньше. Известны они и нам. Более того, мы знакомы с ещё более полным откровением славы Божьей в лице Иисуса Христа: «И Слово стало плотию и обитало с нами, полное благодати и истины; и мы видели славу Его, славу, как Единородного от Отца» (Ин. 1, 14); «Бог, повелевший из тьмы воссиять свету, озарил наши сердца, дабы просветить нас познанием славы Божией в лице Иисуса Христа» (2 Кор. 4, 6); «Сей, будучи сияние славы и образ ипостаси Его и держа всё словом силы Своей, совершив Собою очищение грехов наших, воссел одесную престола величия на высоте» (Евр. 1, 3). Тем более важно нам направлять своё сердце к тому, чтобы сосредотачиваться на этой славе.

Обратите внимание на последовательность составных частей этой книги, на её внутреннюю логику, на динамику роста и распрямления веры Аввакума: вопрошание пророка о кризисе — Божий ответ о суде над надменным и жизни для праведного — ходатайство о пробуждении и милости — напоминание самому себе о славе Божьей — песнь радости и упования. Здравое богословие ничем не заменить. Не оттого ли слабы некоторые христиане, что слушают поверхностные проповеди и поют легковесные песни, не отражающие славы Божьей? Не пропустите предпоследний шаг Аввакума: к пламенной радости он перешёл от содержательного прославления. Не может быть, чтобы Господь не являл вам, вашей семье, вашей общине Свою славу в прошлом. Вспомните об этом, вспомните о славном образе Иисуса, открывающемся в Священном Писании, — и до последней ступеньки Аввакума останется шаг.

# 7. Радуйся о Господе и веселись о Боге спасения (3, 16–18)

Помните цитату из Дан. 4, 31–32, которую я привёл в начале статьи? Когда Навуходоносор понял превосходство Божьего Царства, он сра-

зу увидел в верном масштабе царства человеческие и отдельных людей: «все живущие на земле ничего не значат». Выражение «ничего не значат» можно перефразировать так: «не производят впечатления». У того, кто наблюдает за историей народов, видя руку Того, кто стоит над народами, изумление вызывает не слава и сила этих народов, а Божья благодать — вот что его впечатляет.

В первой главе взгляд Аввакума сосредоточен на злодействах его народа и жестокости вавилонян — и его настроение близко к депрессивному, в третьей главе он переводит взгляд на славу Божью — и книга заканчивается песней радости и упования. Британский толкователь Дж. Кэмпбелл Морган сказал: «Наша радость пропорциональна нашей вере. А наша вера пропорциональна нашему познанию Бога». У нас есть огромное искушение задерживать своё внимание на том, что в масштабах вечности значит мало или не значит вообще ничего. Сосредоточение внимания на славе Божьей преображает сердце — наполняет его миром и спокойствием.

Радость о неизменном помогает принимать изменения. Если человек несчастный по состоянию своего ока и сердца, то вся его жизнь окрашивается в серые тона: «Все дни несчастного печальны; а у кого сердце весело, у того всегда пир» (Притч. 15, 15). Ему кажется, что его окружают посредственности, что он работает на самой плохой работе, что он попал в самые непростые обстоятельства. Несчастье вокруг него не реальность, а продукт его внутреннего несчастья. Радость как духовную плавучесть практиковал апостол Павел: «Мы отовсюду притесняемы, но не стеснены; мы в отчаянных обстоятельствах, но не отчаиваемся; мы гонимы, но не оставлены; низлагаемы, но не погибаем» (2 Кор. 4, 8-9). Он намокал, но не тонул.

В Послании Филиппийцам каждая глава начинается с упоминания о радости. При этом первое слово третьей главы — это слово «впрочем»: «Впрочем, братия мои, радуйтесь о Господе». В конце прошлой главы Павел пишет о трудностях, и начало третьей главы уравновешивает эти известия призывом радоваться о Господе. Сколько бы мы ни радовались людям и обстоятельствам, радость о Боге выше и больше. Она — та среда, в которой существуют все остальные радости. На мостах бывает знак,

который говорит водителям грузовиков, какой вес выдержит этот мост. Для шофёра это целая проблема: если машина не проходит по весу, часто надо делать большой крюк, а это невыгодно. Ктото рискует и проезжает по мосту. Если мы связываем с человеком или проектом ожидания, которые он не может оправдать, — обязательно будем разочарованы.

Давид говорит: «Утешайся Господом...» (Пс. 36, 4). Другими словами, научись наслаждаться Богом. Комментаторы отмечают, что слово, переведённое как «утешаться», происходит от корня «расти в роскоши», «быть избалованным». В Боге столько красоты, славы и совершенства — это просто роскошь! Один писатель сказал: «Самая большая роскошь — это роскошь человеческого общения». Я не согласен: самая большая роскошь — это роскошь общения с Богом. И доступна она каждому нищему духом. Аввакум понял бы Павлово «впрочем» с полуслова. К концу книги обстоятельства не изменились, напротив — к ним добавилось страшное пророчество. Однако изменился Аввакум. Ситуация вокруг нас может остаться прежней, но если мы примем уроки этих трёх глав, мы будем смотреть на проблемы иначе — видя невидимое и Невидимого. Вырвемся за пределы туннеля страха. Прорвёмся верой к Голгофе. Будем «радоваться о Господе и веселиться о Боге спасения» нашего (3, 18).



Библия — актуальная книга во все времена. Я предлагаю отправиться в одно путешествие по страницам Писания. Давайте мысленно перенесёмся во времена пророка Ионы и постараемся извлечь из его истории ценные для себя уроки.

#### Особенные

И было слово Господне к Ионе, сыну Амафиину (1,1).

Израильский пророк спокойно живёт дома. У него всё хорошо. И вдруг в его судьбу врываются перемены. С ним начинает происходить нечто удивительное: Сам Бог заговорил с Ионой и повелел ему отправиться с пророчеством в Ниневию.

Этот языческий город был на тот момент столицей могущественного Ассирийского государства. Ассирийцы захватили огромные территории и отличались особой жестокостью. Иона знал не только это. Возможно, Бог ему открыл, что в будущем Ассирия

принесёт неисчислимые страдания его народу и лишит его государственности.

«И было слово Господне к Ионе...» — больше всего меня поражает в этой фразе то, что Иона вдруг попадает в особую категорию. В то время на земном шаре проживало множество людей, разных по национальности, культуре, мировоззрениям. И вдруг все они словно отодвигаются на задний план, и Сам Бог ставит в уникальное положение Иону, начинает открывать ему Свой замысел. С пророком заговорил великий Бог, сотворивший небо и землю, Бог, Который всё наполняет и подобного Которому нет.

А кто такой Иона? Если взглянуть на него с позиций Божьего величия, то, наверное, едва ли его можно рассмотреть под микроскопом. И вот эту пылинку в огромном мироздании Бог берёт и выдвигает в особую категорию, удостаивая общения с Собой. Сейчас к нему говорит Бог, словно никого и ничего другого нет — только Бог и Иона.



Так было тогда. А сейчас? Конечно, я понимаю, что среди нас нет Ионы. Даже имя такое в наше время не встретишь: мне попадались дети с именами Лука, Пётр, Марк, но Иону ни разу не видел. Но Бог-то не меняется! Он и сегодня Тот же. И в наши дни у Него есть особая категория людей. Это те, кто стал частицей Церкви — Божьего народа, избранные Господом и отделённые от мира. И с этими людьми сегодня разговаривает Сам Бог, им Он открывает Свою волю. Великий Господь работает лично над каждым из нас. Как это удивительно и чудесно!

Божьи дети — особенные люди. Церковь для Бога — не какая-то серая масса, с которой Он строит общие отношения. Господь разговаривает и с каждым лично.

Были ли у Ионы жена, дети? Как их звали? Почему об этом не написано? Когда Бог заговорил с Ионой, всё остальное отошло на задний план и уже не столь важно. Есть Бог и Иона, и это сейчас самое главное.

Мне очень нравится Псалом 22: «Господь — Пастырь мой; я ни в чём не буду нуждаться: Он покоит меня на злачных пажитях и водит меня к водам тихим, подкрепляет душу мою, направляет меня на стези правды ради имени Своего» (ст. 1-3). Я представляю себе Давида и Бога. Когда читаешь эти слова псалмопевца, создаётся впечатление, будто кроме него и Господа никого на земле не существует, словно Господь уделяет ему всё Своё время и внимание. С утра и до вечера Он водит, Он кормит, Он заботится, Он охраняет. Это прекрасное состояние, когда у тебя глубокие, близкие отношения с Господом, словно во вселенной есть только Он и ты. Важно понимать: каждый из нас в очах Бога особенный. Он не смотрит на человечество как на несколькомиллиардную толпу. Бог разговаривает с каждым из Своих детей. На первом месте — отношения с Ним. Есть я и Бог. Всё остальное — на заднем плане.

Однажды Христос рассказал ученикам и народу притчу, ко-

торая начиналась так: «Некоторый человек высокого рода отправлялся в дальнюю страну, чтобы получить себе царство и возвратиться; призвав же десять рабов своих, дал им десять мин и сказал им: "употребляйте их в оборот, пока я возвращусь"» (Лк. 19, 12-13). У господина были люди особой категории — его рабы, и он, прежде чем покинуть на время свои владения, собирает их для особой цели. Он призвал только рабов и только им дал конкретное задание. Возможно, вокруг было немало тех, кто отличался красотой, умом, грамотностью, богатством. Но господин выделяет тех, кого он называет своими рабами.

Именно с таких позиций посмотрим, что происходит с пророком дальше и чем мы бываем похожи на Иону.

## Благое слово

Встань, иди в Ниневию, город великий, и проповедуй в нём, ибо злодеяния его дошли до Меня (1, 2).

Давайте попробуем понять Иону. Этот особенный в глазах Бога человек живёт спокойно, и вдруг... Какое слово было к Ионе: доброе или злое? Конечно, благое! Но Иона воспринимает Божье повеление совершенно иначе.

Почему наше мнение порой расходится с Божьим? Почему Его добрые слова нам кажутся неприятными, неудобными? Многочисленные библейские тексты подчёркивают, что Божьи повеления — благие, сладостные, духовно обогащающие, но мы часто не видим этого. Наверное, одна из причин кроется в том, что мы слишком близоруки.

Мне нравится наблюдать за муравьями: я большой, а они такие маленькие. Смотрю: бежит муравей, полный энтузиазма. У него есть цель, он стремится куда-то, даже не догадываясь, что сейчас кто-то большой внимательно наблюдает за ним. Учёные говорят, что глаз муравья неспособен смотреть по сторонам и видит лишь предметы, расположенные в нескольких сантиметрах от насекомого. Итак, муравей видит перед собой на расстоянии одной травинки и бежит. Я ставлю перед ним палочку. Он замечает препятствие. Нужно что-то делать. Он перелезает через неё и продолжает путь. А я-то знаю, что впереди его ждёт опасность, о которой он даже не подозревает: кто-то на него наступит или он попадёт в яму с водой.

Подобным образом Бог может Своим словом ограждать нас от той или иной беды, а нам кажется, что это лишь создаёт для нас ненужные проблемы.

Ещё одна причина неверного отношения к Божьему слову кроется в том, что нам кажется, будто его трудно исполнить. А почему? Потому что не хочется.

Всякий раз, когда я читаю Книгу Иова, у меня внутри всё сжимается и возникает один и тот же вопрос: почему Бог допустил праведнику такие потрясения? Слово Господа слово доброе? Это человеческий взгляд. В нашей жизни будет немало ситуаций, когда нам будет непонятно, почему то или иное с нами происходит. И тогда снова и снова возникнут вопросы: почему других хвалят, а меня унижа-

ют? почему вокруг люди здоровы, а я постоянно страдаю от болезней? почему, почему, почему?..

Но когда смотришь на историю Иова иными глазами, от начала до конца, то все сомнения в благости Божьего слова исчезают. Нам очень важно усвоить одно правило: слово Бога доброе. Даже если я его не понимаю. Даже если я с ним не согласен. Даже если у меня другие планы. Иона воспринял слово Божье как недоброе для себя, и это создало большие проблемы.

## Наша Ниневия

Кто кому был нужен: Иона Ниневии или Ниневия Ионе? Конечно, первое отрицать нельзя. Ниневия — огромный город, в котором только 120 тысяч человек, не умеющих отличать правой руки от левой. Бог сильно хотел спасти этих людей. Он знал, что язычники откликнутся на призыв к покаянию и наказание не потребуется. А для этого нужно было срочно направить туда пророка.

Но Ионе тоже была нужна Ниневия. Зачем? Во-первых, чтобы он увидел самого себя, свою сущность. Иона — очень хороший человек, отличный пророк. Он живёт в своей стране, пользуется уважением, и вдруг у него появляется Ниневия.

У каждого из нас — своя Ниневия, которая выявляет наши проблемы. Поначалу мы можем о них не догадываться, полагая, что с нами всё в порядке. Однако стоит появиться Ниневии — и всё неприглядное в нас всплывает на поверхность.

Какие проблемы были у Ионы? Чем он был наполнен? Прежде всего, своеволием. Иона выражает открытый протест Божьему повелению, направляясь в Фарсис. Ещё один негативный момент в его характере — похоже, он был пропитан исключительной любовью к своей нации и терпеть не мог язычников, особенно таких жестоких. И третье упрямство. Иона настаивал на том, чтобы Ниневия была истреблена. И когда всё шло не так, как он себе представлял, огорчался до смерти.

У каждого из нас бывают моменты, когда нужно сдавать экзамен. Та или иная ситуация, наша Ниневия, вскрывает нашу сущность, обнаруживает проблемы внутри нас. Жизненных экзаменов очень много: на веру, на любовь, на верность, на терпение. Ниневия — наша проверочная станция. Бог будет говорить к нам Своё слово, и оно непременно обнаружит в нас нечто такое, чему мы будем удивляться: неужели это ещё живёт во мне?

### Ложные цели

И встал Иона, чтобы бежать в Фарсис от лица Господня, и пришёл в Иоппию, и нашёл корабль, отправлявшийся в Фарсис, отдал плату за провоз и вошёл в него, чтобы плыть с ними в Фарсис от лица Господа (1, 3). У пророка был выбор. Судя по карте, Ниневия располагалась примерно в 800-х километрах от его родины, а Фарсис — в 4 500-х километрах, причём в противоположную от Ниневии сторону.

Бог выделил нас в особую категорию, и Он непременно

будет работать над нами, ведь в Небесный Иерусалим не войдёт ничто нечистое. Как мы узнаем, кто мы есть на самом деле, если у нас в жизни всё благополучно и призыв идти в Ниневию обходит нас стороной? Пойти в Ниневию для Ионы значило смириться, полюбить жестоких обитателей этого города, проявить жертвенность. Бог и нас обязательно будет проверять на эти качества, вести нас на экзамены, наблюдать за нашей реакцией.

А что такое Фарсис? Для одних — работа, для других — удовольствия, для третьих — своя семья, а ещё развлечения, Интернет, соцсети... Оказывается, для Ионы и для нас Фарсис — не просто какой-то город, а некая альтернатива, предлагающая эгоистичную жизнь. Пойти в Ниневию — значит пожертвовать временем, силами, личными интересами и ещё многим ради Божьего дела. Но куда удобнее направиться в Фарсис! Часто мы не воспринимаем свою Ниневию как залог грядущих Божьих благословений. Его призывы нам кажутся трудными, а собственные желания и планы — более значимыми, чем Его воля. Увы, некоторые христиане рассуждают так: «Я верующий, не пью, не курю, не занимаюсь сквернословием, читаю Библию, посещаю богослужения. И что мне в ответ предлагает Бог? Ниневию? О нет, я достоин большего!» Такие люди думают только о себе и собственных благах, а Ниневию воспринимают как какое-то наказание и сплошную проблему.

Мы с женой родились и выросли в Харцызске, там и об-

ратились к Богу. Мы приобщились к церкви, где совершает служение Е. Н. Пушков. Там было порядка 70-ти человек молодёжи, много детей. Община насчитывала около 220-ти членов. Бог стал работать над нами. Сначала мне поручили руководство молодёжью. Потом я постарел, и братья предложили заниматься с детьми. А затем мы с женой поняли, что было бы неплохо куда-то переехать для служения. У нас была большая церковь, но ведь есть немало общин, где недостаток в тружениках.

«Братья, мы согласны на переезд», — сообщили мы служителям. Мы с женой мечтали о новом месте: чистый воздух, лес, речка неподалёку, свой дом, просторный двор, хороший участок земли, где можно будет работать с детьми и выращивать необходимое для пропитания... И, конечно, небольшая группа верующих, где мы будем совершать служение. Братья посоветовались и предложили нам «самый чистый город» в Донецкой области — Горловку. А там — ртутный и химический комбинаты, производство удобрений и аммиака...

Я начал посещать там общину (на тот момент мы ещё не переехали). Иду по улице. Воскресенье. Весна. Солнечное утро. Вишни в цвете. Я вдыхаю полной грудью аромат благоухающих деревьев. Очередной вдох — и тут у меня перехватывает дыхание, не могу выдохнуть. Оказывается, один завод сделал выброс аммиака, и я его вдохнул полной грудью. А Дом молитвы буквально в полукилометре от этого предприятия. Так я вдохнул — и замер. С трудом

выдохнул, пошёл дальше на собрание. И тут мне стало понятно: вот она, моя Ниневия. Конечно, нам с женой хотелось немного лучшего...

Тем не менее мы переехали и прожили там 15 лет. Мы ходили по этим улицам, вымощенным щебнем с ртутного комбината. Мы дышали этим аммиачным воздухом. Нам было трудно. Но сколько Божьих чудес мы испытали за эти 15 лет!

Увы, порой мы выбираем не Ниневию, а Фарсис. Побежать в Фарсис для нас сегодня — значит не согласиться с Божьей волей. Нет, это не обязательно открытый протест, брошенный Господу. Кто-то тихонько часами просиживает в Интернете в непотребных сайтах, кто-то увлекается кинофильмами, кто-то глотает любовные романы. А иные находят свой Фарсис на работе — проводят там время с утра до вечера и чуть живые приползают домой. Какая им Ниневия? Какая воля Божья? Набраться бы сил на завтрашний рабочий день...

#### Божий голос

Но Господь воздвиг на море крепкий ветер, и сделалась на море великая буря, и корабль готов был разбиться (1, 4).

Но у нас удивительный Господь! Когда Иона действует по-своему: находит корабль и уплывает от лица Господня, — вдруг в его жизни начинаются трудности. Буря на море — не случайность, её посылает Бог, и мы знаем почему. Господь регулирует силу волн так, чтобы корабль не утонул, но воспитательный процесс пошёл.

Итак, Ниневия, буря, кит — всё это в жизни Ионы определённые закономерности. Божье слово благое, и вереница потрясений в судьбе пророка были для него ценным уроком.

Если христианин выбирает Фарсис, чтобы спрятаться от Бога, Его воли и поручений, Господь может через непростые обстоятельства заговорить с ним. И человеку нужно будет во всём этом правильно сориентироваться и разобраться. Кто я? Где я должен быть? Чем я должен заниматься? А может, я сплю, как Иона, вместо того чтобы идти и исполнять Божью волю? И тогда нужно встрепенуться, проснуться, оглянуться по сторонам. Оказывается, я не на том месте, где должен находиться. Я избрал не то направление жизни!

История Ионы показывает, что Бог разговаривает с людьми по-разному. Было время, когда Господь давал пророку повеление словами. Но настал момент, когда Бог заговорил по-иному — через бурю. Для Ионы потребовался особый язык. И Бог заговорил уже не шёпотом, а так громко, что и язычники-корабельщики услышали, и ветер, и волны, и кит. Господь знает, как и когда беседовать с людьми.

В каждом случае Господь выбирает наиболее подходящий способ, как достучаться до сознания человека и сломать его ложные стереотипы. И таких обстоятельств в жизни много. Бывает, Господь говорит тихо через Писание, а бывает — очень громко через различные потрясения.

Два молодых человека гнали машину по трассе в Америке. Сзади был прицеп, а на нём — новый автомобиль.

- Авель, не гони. Ты видишь, машину бросает? забеспокоился один из них.
- Не переживай. Это боковой ветер, всё нормально.

И вот на скорости 120 километров в час они не вписываются в поворот, улетают с трассы, сбивают несколько столбов, несколько раз переворачиваются. Обе машины — вдребезги.

Лежат молодые парни в разбитой машине, и один спрашивает другого:

- Авель, ты живой?
- Живой.
- И я живой. А ты знаешь, за что?
  - Знаю.
  - И я знаю.

Бог по-разному разговаривает с людьми, и Ему есть что сказать. Он знает, каким образом донести до нас нечто важное. Он хочет, чтобы мы оставили свой Фарсис, изменили жизненный курс, если он сталошибочным.

У Господа есть определённый план в отношении каждого. В Его замысле кроется благословение для нас. Господь хочет вести нас и ждёт от каждого искреннего послушания.

#### Честный ответ

Иона мне нравится прежде всего своей честностью. Если бы нам сегодня раздали листочки и попросили написать краткую автобиографию, что бы мы о себе рассказали? О том, как не слушались Бога? Или о том, как неверующие задавали нам обличительные, отрезвляющие вопросы? Мы бы поведали, что были горды, своевольны, обидчивы? Я бы, наверное, на такое не

решился. А Иона откровенно рассказывает о своих ошибках в собственной книге. На корабле он тоже судит себя и сам себе выносит приговор. Люди, которые судят самих себя, вправе рассчитывать на Божью милость. И хотя Иона в конце концов летит за борт, для него эти тяжелейшие обстоятельства — начало помилования. В бушующем море его поджидает большая рыба, во чреве которой Бог продолжит работать над пророком.

В жизни Ионы было много испытаний. Господь провёл его через суровую школу и воспитал из него великого пророка. Бог будет разговаривать и с нами. Он будет задавать нам вопросы, требующие честного ответа и глубокого самоанализа. Он будет посылать обстоятельства, в которых важно правильно сориентироваться и понять Божью волю. Давайте в качестве домашнего задания вникнем в семь вопросов, которые корабельщики задали Ионе (1, 8-11), применим их к себе и постараемся честно на них ответить.

Во чреве кита мы снова видим только Бога и Иону. Один на один. Там пророк пересмотрел свою жизнь и пришёл к важным выводам, принял верные решения. В молитве Иона сказал Богу несколько слов, которые перевернули его жизнь. Он был доставлен на сушу и снова получил силу для служения Богу. Его проповедь заключалась всего в семи словах, но благодаря ей вся Ниневия покаялась!

Наша открытость перед Богом и готовность идти в свою Ниневию — залог благословений и побед!

10



**Арон Андреевич Реймер,** служитель церкви г. Караганды (Казахстан)

Справедливость и милосердие

О, человек! сказано тебе, что — добро и чего требует от тебя Господь: действовать справедливо, любить дела милосердия и смиренномудренно ходить пред Богом твоим. Мих. 6. 8

Чтобы глубже понять приведённый библейский стих, рассмотрим его контекст. Господь судится со Своим народом (ст. 2): напоминает о Своих благих деяниях, призывает его к ответу. Израиль в недоумении спрашивает: «С чем предстать мне пред Господом, преклониться пред Богом небесным? Предстать ли пред Ним со всесожжениями, с тельцами однолетними? Но можно ли угодить Господу тысячами овнов или неисчётными потоками елея? Разве дам Ему первенца моего за преступление моё и плод чрева моего — за грех души моей?» (ст. 6–7). Далее звучит Божий ответ: «О, человек! сказано тебе, что — добро...»

Господь в Своей сущности благ (Мф. 19, 17), и Он не скрывает от людей, что для них будет истинным благом: во-первых, действовать справедливо; во-вторых, любить дела милосердия; в-третьих, смиренномудренно ходить перед Господом. Бог ожидает, и даже более того — требует, чтобы человек жил в соответствии с этим откровением. Если же люди пренебрегают своей обязанностью, Он спрашивает с них, начинает судиться с ними.

Далее Бог обвиняет Израиль за обманчивые гири, неверные весы, сокровища нечестия, лживость. Стихи 14—15 раскрывают последствия и наказание за эти грехи: «Ты будешь есть и не будешь сыт; пустота будет внутри тебя; будешь хранить, но не убережёшь, а что сбережёшь, то

предам мечу. Будешь сеять, а жать не будешь; будешь давить оливки и не будешь умащаться елеем; выжмешь виноградный сок, а вина пить не будешь». Особенно меня тревожит фраза «пустота будет внутри тебя». Наверное, многим знакомо такое состояние, когда нет внутренней наполненности Божьим словом, нет целеустремлённости в жизни, радости в служении. Нередко причиной нашей неудовлетворённости служит то, что мы знаем Божью волю, но не исполняем.

Обратим внимание на два важных действия, к которым призывает нас Господь.

## Действовать справедливо

Это повеление охватывает наши отношения и с Богом, и с людьми. Мы призваны заботиться о тех, кто нам доверен, подавая им в своё время нужную меру хлеба. Нередко нам приходится в качестве судьи разбирать те или иные конфликтные ситуации среди подопечных. Здесь тоже важна непредвзятость, честность.

Каким образом мы можем быть справедливы по отношению к Господу? Бог со Своей стороны

напоминает о Своих праведных действиях (ст. 5), чтобы мы могли дать себе оценку: насколько мы справедливо поступаем по отношению к Небесному Отцу?

Аналогичную мысль мы встречаем у пророка Исаии (Ис. 5, 1–7), где используется аллегория виноградника и ухода за ним. Господь выразительно рассказывает о бесчисленных благодеяниях по отношению к Израилю. В ответ Он рассчитывал на добрые плоды, но вместо них получил от собственного народа дикие ягоды. С Его стороны было справедливо ожидать благодарности, послушания, добрых дел. С глубокой болью Владыка задаёт вопрос, на который Израиль так и не даёт ответа: «Что ещё надлежало бы сделать для виноградника Моего, чего Я не сделал ему? Почему, когда Я ожидал, что он принесёт добрые грозды, он принёс дикие ягоды?» (ст. 4).

Давайте поставим себя на место Израиля. «Воспою Возлюбленному моему...» (ст. 1) — звучит песнь, возвеличивающая Бога и Его бесконечные благодеяния к нам. Как много Он трудится над нами! Сколько в нас вложено, сколько нам прощено! А как мы относимся к Господу, справедливо ли? Сколько времени мы уделяем общению с Ним: исследованию Писания, молитве — как личной, так и на богослужениях? Как мы совершаем труд, который доверил нам Господь? Справедливо ли наше отношение к Богу и нет ли того, что нам нужно исправить?

Бог, отдавший для нас самое дорогое — Своего единственного Сына, ожидает от нас справедливости, взаимности. Где огонь ответной любви, где радость в служении Господу, где жертвенность? Бог ждёт, но до определённого времени. А потом может наступить момент, когда Он начнёт взыскивать с нас, призовёт к ответу (ст. 5–6).

Бог не стыдится называть Своими тех, кто ради Него пожертвовал временным, видимым, кто стремится к небесному, оставив земное (Евр. 11, 13–16). Нередко мы цепляемся за чтото сиюминутное, потому что оно нам дорого: например, за мирскую одежду, земные блага. Начинаешь беседовать с христианином, подсказываешь, в чём нужно исправиться, иначе он не сможет совершать служение в церкви, а он сопротивляется: «Ну и не надо! Исполнить ваши требования и оставить то, что для меня важно, я не готов». Неужели земное дороже служения? Неужели справедливо бросить труд для Господа ради какой-то преходящей вещи?

Вспомним библейских героев, которые названы в Писании людьми справедливыми.

Прежде всего, на память приходит Иов, которому даётся следующая характеристика: «...был человек этот непорочен, справедлив и богобоязнен и удалялся от зла» (Иов. 1, 1). Такую высокую оценку ему даёт Сам Бог! Слово «справедлив» в еврейском тексте имеет следующие оттенки: правильный, истинный, честный, приятный, угодный. С таким человеком приятно общаться, он угоден Богу и людям.

В адрес Иисуса Христа со стороны Его недоброжелателей прозвучало следующее: «Учитель! мы знаем, что Ты справедлив, и истинно пути Божию учишь, и не заботишься об угождении кому-либо, ибо не смотришь ни на какое лицо» (Мф. 22, 16). Здесь греческое слово подразумевает под справедливостью истинность, правдивость, верность, искренность. Конечно, эти люди были движимы лукавством (ст. 18), тем не менее в их словах примечательна одна деталь: справедливый — значит не заботящийся об угождении кому-либо. Тот, кто по-настоящему справедлив, не станет человекоугодником, не будет выслуживаться перед окружающими. Он не станет зарабатывать авторитет нечестными способами, пытаясь произвести на публику впечатление, понравиться людям, а не Богу.

Самуил не выслуживался перед Саулом. Несомненно, царь обладал властью, высоким статусом, пользовался правом отдавать приказания по своему усмотрению. Но когда Саул просил пророка: «Окажи мне честь перед народом», — Самуил не пошёл у него на поводу, хотя ему было бы выгодно сохранить добрые отношения с государем.

Порой за справедливость приходится дорого платить. Иоанн Креститель справедливо обличал царя Ирода, и это стоило величайшему из пророков жизни. Тем не менее Сам Бог призывает нас, чтобы мы действовали справедливо во всех вопросах, даже если это связано с издержками и трудностями. Однако важно понимать: нам не нужно изобретать собственную справедливость. Господь дал нам стандарт, на который мы всегда можем ориентироваться. Христос был справедлив, потому что учил пути Божьему. Он согласовывал все Свои действия и суждения с волей Отца.

Апостолы тоже сталкивались с нелёгким выбором. Иерусалимская религиозная верхушка требовала от них, чтобы они даже не упоминали имени Иисуса. Однако ученики Христовы

были непреклонны: «Судите, справедливо ли пред Богом — слушать вас более, нежели Бога? Мы не можем не говорить того, что видели и слышали» (Деян. 4, 19–20). Апостолы ясно понимали Божью волю, и было бы несправедливо покоряться синедриону вопреки Господним повелениям.

В каждой ситуации нам важно понять: как смотрит на этот вопрос Господь? Что нужно сделать, чтобы понравиться, угодить Ему? Воля Божья открывается нам в Писании, а также в процессе молитвы или в советах служителей либо опытных христиан. И если нам становится понятным верное направление действий, важно поступать именно так, как угодно Богу.

Израиль потребовал у Самуила царя, как у прочих народов. Пророку стало от этого горько и больно. Тем не менее избрание государя состоялось. А после этого Самуил предстал перед народом со словами: «Вот я; свидетельствуйте на меня пред Господом и пред помазанником Его, у кого взял я вола, у кого взял осла, кого обидел и кого притеснил, у кого взял дар и закрыл в деле его глаза мои, — и я возвращу вам» (1 Цар. 12, 3). И в ответ он услышал единодушное признание: «Ты не обижал нас, и не притеснял нас, и ничего ни у кого не взял» (ст. 4). Самуил во всём поступал справедливо. Не нашлось ни одного человека, который мог бы упрекнуть его в нечестности, лукавстве, двуличии, корысти.

Наверное, мало кто из нас готов предстать перед церковью и задать подобный вопрос. Мы подсознательно боимся, что кто-то подойдёт к нам, сделает замечание, чтобы мы исправились. Но если мы хотим действовать справедливо, то подобные ситуации не будут тревожить нас.

Справедливость начинается с наших мыслей. Апостол Павел призывает: «Наконец, братия мои, что только истинно, что честно, что справедливо, что чисто, что любезно, что достославно, что только добродетель и похвала, о том помышляйте» (Флп. 4, 8). Гораздо легче справиться с несправедливой мыслью, чем с несправедливыми словами и поступками. Рудольф Давидович Классен однажды задал верующим необычный вопрос: «Кто из вас может безоружным победить льва?» И тут же пояснил: «Да любой, если лев ещё маленький». А вот когда хищник вырастет, тогда его просто так не одолеть. Если к нам приходит мысль, пропитанная несправедливостью, нужно сразу же её решительно отвергнуть. Но стоит ей дать развиться и перерасти в планы и дела — тогда быть беде.

Будем действовать справедливо по отношению к Богу и к ближним. Если Господь открывает нам, что мы неправы в той или иной ситуации, не будем тянуть время, откладывать решение проблемы до вечери Господней. Да, быть справедливым нелегко, это требует огромных усилий и достаётся ценой духовной борьбы. Но этого ждёт и требует от нас Господь, готовый щедро благословить послушных Ему.

## Любить дела милосердия

Следующее, что ценно для Господа и с чем мы можем предстать перед Ним, — это любовь к делам милосердия. Во-первых, стоит обратить внимание: речь идёт именно о делах (множественное число). Во-вторых, важно любить дела милосердия, а не просто творить их.

Каждый из нас может делать что-то доброе от случая к случаю. Но любить дела милосердия — нечто более великое. Например, большая разница между хозяйкой, у которой есть диплом кондитера, и той, которая любит печь. Последняя будет постоянно заниматься любимым делом, её будет тянуть к тому, чтобы приготовить что-нибудь вкусное. Где будет больше выпечки? Конечно, там, где любят готовить! Если мы любим дела милосердия, мы будем использовать все ресурсы и возможности, чтобы делать доброе.

Господь призывает нас к делам милосердия, потому что хочет, чтобы в нас проявлялись Его качества и мы были похожи на Него, отражали Его образ. Мы Его дети и призваны быть милосердными, как и Отец наш милосерд (Лк. 6, 36; ср. Исх. 22, 27; 2 Пар. 30, 9; Иак. 5, 11). Дух Святой производит в нас плод, одна из составляющих которого — милосердие (Гал. 5, 22-23). И мы призваны использовать то, чем наделил нас Господь. Он одарил нас милосердием, и Сам ежечасно проявляет его к каждому. Мы ответственны за то, чтобы развивать в себе это качество и благодаря ему приносить нашему Господину обильные плоды. Он вправе рассчитывать на то, чтобы получить Своё с прибылью  $(M\phi. 25, 14-30).$ 

Милосердие можно рассматривать как великолепный букет целого ряда качеств. Оно включает в себя сострадание, жалость, милость, благотворительность, доброту. Милосердие Бога — это производная Его верности и преданности. Связь между верностью и добротой в Его сердце наглядно прослеживается в притче

о блудном сыне. После того как несчастный пришёл в себя у свиных корыт, он направляется в отчий дом. А тем временем отец каждый день пристально вглядывается в даль. Его милосердие не истощилось за эти годы, пока сын вёл разгульную жизнь вдали от родных. Здесь сразу приходят на память слова пророка Иеремии, обращённые к Богу: «По милости Господа мы не исчезли, ибо милосердие Его не истощилось. Оно обновляется каждое утро; велика верность Твоя!» (Плач 3, 22-23). Вот где истоки милосердия — в Божьей преданности и верности! Неизвестно, как сын все эти годы отзывался об отце и как к нему относился. Но отец неизменно любил сына и ждал его. Завидев вдали родного, отец бросается навстречу ему. Тот, сгорая от стыда, не в силах поднять лица, а отец его обнимает, целует. Сын пытается что-то объяснить, но у отца уже начинается праздник: сын был мёртв и ожил. Милосердие отца не истощилось, потому что он сохранил отцовскую верность.

Ещё один текст на тему милосердия содержится в Первом послании Иоанна: «Если исповедуем грехи наши, то Он, будучи верен и праведен, простит нам грехи наши и очистит нас от всякой неправды» (1, 9). Заметьте: Бог верен каждому Своему слову. Поэтому Он приходящего к Нему не изгоняет вон. Поэтому Он снова и снова прощает нам грехи, если мы исповедуем их. Его верность необычайно велика, и из неё проистекает безграничное милосердие.

Взгляд на верного и милосердного Бога ставит перед нами ряд вопросов: способен ли я всегда принимать Божью милость? насколько я сам милосерд по отношению к окружающим?

Как это ни покажется странным, человек не всегда правильно реагирует на милость Господа. Яркий пример — Иона. Пророк ясно понимал, что Бог милосерд и, если ниневитяне покаются, Он отменит их наказание. И тем не менее во время разыгравшейся бури он словно отказывается от Божьего милосердия. Быть выброшенным за борт во время лютой стихии — неминуемая смерть, это пренебрежение Божьей милостью. Но даже во чреве большой рыбы Божье милосердие настигает его. И тут Иона многое переосмысливает. Божье милосердие становится его сокровищем. Из уст пророка звучат проникновенные слова: «Чтущие суетных и ложных богов оставили Милосердого своего, а я гласом хвалы принесу Тебе жертву; что обещал, исполню: у Господа спасение!» (Ион. 2, 9-10). Теперь он чтит своего Милосердого и идёт исполнять Его поручение, хотя ему предстоит ещё многое переосмыслить.

Апостол Иуда призывает: «Сохраняйте себя в любви Божией, ожидая милости от Господа нашего Иисуса Христа, для вечной жизни» (Иуд. ст. 21). Мы как Божьи дети призваны каждый день ожидать милости от Господа, постоянно нуждаться в ней, правильно на неё откликаться. Это должно выразиться в нашем отношении к окружающим. Иона не был милосерд к ниневитянам, он хотел, чтобы Господь сполна воздал им за все злодеяния. Подобное можно наблюдать среди детей. Двое ребят поссорились, и вот приходит папа, чтобы разобраться в ситуации. Пострадавший сын ожидает, что его обидчик получит по заслугам, но вдруг отец обнимает виновного и прощает. И тут обиженный начинает возмущаться: папа поступил несправедливо! А разве мы не бываем похожи на детей? Если человеку, который причинил нам боль, оказали милость, нас порой это сильно задевает.

«Облекитесь в милосердие», — призывает апостол Павел (см. Кол. 3, 12). Милосердие связано прежде всего с нашим сердцем. Наша внутренность должна наполниться сочувствием и жалостью к другим. Милосердный самарянин был готов к добрым делам: у него были с собой и ткань для перевязки, и елей, и вино — всё, чтобы оказать пострадавшим помощь. Слово Божье делает нас готовыми ко всякому доброму делу (2 Тим. 3, 16–17). Истинный христианин расположен к тому, чтобы творить дела милосердия, и всегда готов к этому.

Отсутствие милосердия приводит к катастрофическим последствиям. Псалмопевец произносит грозные слова в адрес жестокосердых людей: «За то, что он не думал оказывать милость, но преследовал человека бедного, и нищего, и сокрушённого сердцем, чтобы умертвить его; возлюбил проклятие — оно и придёт на него; не восхотел благословения — оно и удалится от него» (Пс. 108, 16–17). Но если мы проникнуты милосердием, то наследуем благословение (1 Петр. 3, 8–9).

У нас есть право со всяким вопросом приходить к Небесному Отцу. Если мы понимаем, что нам недостаёт богоугодной справедливости и действенного милосердия, попросим об этом Господа, Который даёт нам всё необходимое без упрёков и обещает послушным великие благословения.

14



Однажды я пришёл устраиваться на работу и проходил собеседование. Начальник объяснил мне простую вещь: «Если ты когда-нибудь проспишь и опоздаешь на работу, в первый раз мы ничего тебе не скажем. Но если такое повторится — это уже система».

Изучая молитвенную жизнь Иисуса Христа, я решил воспользоваться аналогичным системным анализом. Для этого мне пригодились книга А. М. Волошина «Бог явился во плоти», симфония к Библии и ещё кое-какие материалы. Работая с ними, я выписывал различные детали, связанные с тем, как молился Христос. Таких фактов у меня получилось около сорока. Затем я выделил моменты, которые у Христа повторялись, т. е. были систематичными, и

сформулировал их в виде тезисов. В итоге у меня получилось семь важных правил, которыми руководствовался Иисус в молитве и которые принесут и нам несомненную пользу. Их я и предлагаю рассмотреть в статье.

## Дорожите уединённой молитвой

Иисус Христос много молился один (см. Мф. 26, 36–39; Лк. 4, 42; 5, 16; 6, 12; 9, 18 и др.). Так, в Евангелии от Матфея читаем: «И тотчас понудил Иисус учеников Своих войти в лодку и отправиться прежде Его на другую сторону, пока Он отпустит народ. И, отпустив народ, Он взошёл на гору помолиться наедине; и вечером оставался там один» (14, 22–23).

Иисуса порой окружала толпа, насчитывавшая более пяти тысяч человек, рядом

с Ним постоянно находились ученики. Тем не менее Он использовал любую возможность уединиться, чтобы разделить сладостное общение с Отцом. Здесь Христос отпускает народ по суше, а учеников по морю и вечером остаётся один в пустынном месте. Все евангелисты отмечают, что Спаситель постоянно ощущал потребность в сокровенной молитве. Как сильно Он нуждался в том, чтобы Ему никто не мешал излить душу в общении с Небесным Отцом! Для этого Он лишал Себя сна. Есть тексты, говорящие о том, что Он молился всю ночь или что вставал весьма рано. При невероятной физической нагрузке и скудном питании нужда в отдыхе ощущается особо остро. Но Господь недосыпал ради того, чтобы подольше насладиться молитвой.

Иисус проходил лишние километры, чтобы помолиться в одиночестве. В Деян. 1, 12 указано примерное расстояние от Иерусалима до Елеонской горы, на которую Он часто уходил молиться. Субботний путь составляет чуть меньше километра. Получается, находясь в Иерусалиме, Иисус шёл километр на гору, а потом возвращался, преодолевая такое же расстояние.

Судя по тому, что ночью Петру пришлось греться у костра (Ин. 18, 18), в тёмное время суток в Иерусалиме и Гефсимании могло быть холодно. Куда удобнее молиться дома, да и ходить никуда не надо! Тем не менее Иисус регулярно искал возможности побыть наедине с Отцом.

У меня бывает так: вечером помолился вместе с женой и детьми и отправляюсь спать, но возникает чувство, будто я ложусь отдыхать без молитвы. Личное общение с Богом не заменишь ничем. Не случайно Господь побуждал учеников молиться втайне, за закрытой дверью — то есть делать это так, чтобы никто не отвлекал и не мешал.

Иисус так организовывал молитвенную жизнь, чтобы не было ущерба ближним. Если отец семейства каждый раз перед уединённой молитвой будет приказывать детям: «Ведите себя так, будто вас нет дома, — не двигаться, не разговаривать, не играть!» — тогда они с ужасом будут вспоминать те минуты, когда папа молился.

Это принесёт им больше вреда, чем пользы.

Когда Иисус отпустил народ и предался молитве, ученики попали в сильную бурю на море. В других ситуациях Иисус молился всю ночь, а здесь Он увидел их бедствуюшими и поспешил к ним на помощь (Мк. 6, 48). В данный момент Он понимал, что, хотя молитва очень важна, апостолы именно сейчас нуждаются в поддержке и спасении. И Он тут же отправился к ним по воде. Христос знал, что всему своё время. И Он старался максимально использовать имеюшиеся возможности для того, чтобы много молиться. Но делал это не в ущерб тем, кто нуждался в Его заботе и помощи.

### Цените свой Елеон

В Евангелиях есть по меньшей мере пять текстов, которые доказывают, что у Иисуса были излюбленные места для молитвы. Вот один из них: «Днём Он учил в храме, а ночи, выходя, проводил на горе, называемой Елеонскою» (Лк. 21, 37). По большому счёту, можно молиться везде и всегда, если это совершается в духе и истине. Христос объяснял самарянке, что служение Богу не будет связано с конкретным местом (Ин. 4, 21-24). Тем не менее у Иисуса и Его подвижников были особые места, где они любили молиться. Интересно, что вознёсся Иисус с той самой Елеонской горы, где проводил, наверное, лучшие моменты Своей жизни. Его пришествие в будущем также будет связано с Елеонской горой (Зах. 14, 4; Деян. 1, 11).

Павел Владыкин из книги «Счастье потерянной жизни» посещал свой Хораф даже в пургу, чтобы побыть наедине с Богом. Можем вспомнить также слова одного гимна о матери: «...чтоб губами тронуть половицы, где стояла на коленях ты». В этой семье мама часто молилась на одном и том же месте, и дети прекрасно знали об этом.

У меня тоже есть излюбленные места для молитвы. Конечно, я могу разделить общение с Богом и в своей комнате, пока спит жена, и в детской, и на кухне. Но есть одно тихое, укромное место, где я испытываю особое вдохновение во время молитвы.

Один брат рассказывал, как долгое время он с другими рабочими обшивал фасад пенопластом. Вокруг валялось много обрезков пенопласта. После обеда рабочие ложились на эти куски и немного отдыхали. Прошли годы. Брат однажды встретился со своими коллегами, и они стали вспоминать тот объект. Один из них признался: «С тех пор, как только вижу пенопласт, мне хочется спать».

Вполне естественно, что, если у нас есть привычное место для общения с Богом, оно всегда будет ассоциироваться в нашем сознании с молитвой. Поэтому будет неплохо, если мы найдём особый уголок, где мы будем регулярно встречаться с Господом и испытывать вдохновение, куда будет стремиться наша душа.

## Обращайтесь к Богу с благоговением

Практически всегда Иисус в молитве обращался к Богу словом «Отче». Евангелисты приводят лишь один случай, когда Он воззвал «Боже Мой!» — это было на Голгофе (Мф. 27, 46). Часто Иисус расширял Своё обращение к Небесному Отцу: «Отче праведный» (Ин. 17, 25), «Отче Святой» (Ин. 17, 11), «Отче наш, сущий на небесах» (Мф. 6, 9). Такие обращения говорят о многом. По ним можно судить, какими чувствами и мыслями было переполнено сердце Сына Божьего.

Эту же взаимосвязь можно обнаружить в Послании к Галатам: «А как вы — сыны, то Бог послал в сердца ваши Духа Сына Своего, вопиющего: "Авва, Отче!"» (4, 6). От того, каков мой настрой и каким я воспринимаю Бога, зависит, как я к Нему обрашаюсь.

В человеческих отношениях также можно проследить подобное. Одно дело, если я обращусь к брату по вере: «Саня». В этом будет что-то панибратское, развязное, фамильярное. Другая ситуация, если я назову его Сашей. Иначе будет выглядеть, когда я обращусь к нему: «Александр». И четвёртый вариант — когда я назову его по имени и отчеству, например «Александр Валерьевич». В последнем случае наиболее ярко будет показано моё уважение к человеку.

«Отче» как обращение к Богу — это выражение наивысшего почтения к Нему,

сочетающееся с осознанием нашего духовного сыновства. Здесь и готовность покоряться Небесному Отцу, и понимание того, что Он велик, а я мал.

Порой христиане слишком вольно обращаются к Всевышнему. Слова и манера исполнения некоторых христианских песен, где обращение к великому Богу низводится до панибратства или чего-то интимного, вызывают у меня тревогу. Конечно, мы должны выражать свои чувства, но не стоит забывать о Божьем величии, святости, непостижимости. Иисус Христос молился с глубоким благоговением и почтением. Это — замечательный пример для нас.

## Позаботьтесь о порядке в своей молитве

В молитве Христа был определённый порядок. Это хорошо видно из того, как Онучил апостолов молиться. Примечательно, что молитва «Отче наш» была ответом на просьбу учеников: «Научи нас молиться, как и Иоанн научил учеников своих» (Лк. 11, 1). Когда нас просят научить молиться, мы обычно советуем: «Обращайтесь к Богу своими словами, так, как вы разговариваете, например, со своим отцом».

Но Христос ответил иначе. Он дал ученикам образец, в котором отчётливо видны смысловые блоки, выделенные в некоторых изданиях Синодального перевода точкой с запятой (Лк. 11, 2–4). Конечно, это не означает, что апостолам нужно было выучить эту молитву и пользоваться только ею. Этот образец открывал принцип построения молитвы и то, какие темы она должна охватывать: прославление Бога, просьбы о насущном хлебе, прощении грехов и избавлении от искушений. Есть некий порядок, план, структура. Недостаточно обойтись одной общей фразой. Ты можешь молиться о защите от конкретных искушений, которые в данный момент угрожают тебе. Ты можешь перечислить определённые нужды, с которыми столкнулся сегодня: сломалась машина, покосился сарай и т. д.

В первосвященнической молитве Христа (Ин. 17) тоже отчётливо виден план: сначала Иисус прославляет Бога и отчитывается о Своём земном служении; затем молится об апостолах, которые сейчас находятся рядом с Ним; после этого Он молится о всех поколениях христиан.

Молиться, когда определённая последовательность, легче. Вступив в брак, мы с женой составили себе список, о чём будем молиться. Для себя мы решили так: по понедельникам, помимо ежедневных нужд, молимся о наших сверстниках, которые были с нами в подростковой группе, но потом оставили церковь; по вторникам — о моих неспасённых родственниках, по средам — о её родственниках и так далее. Мы составили план молитвы на неделю, и нам было нетрудно в течение семи дней

охватить всё и не упустить ничего важного. Когда молитва хаотичная (что вспомнишь, о том и помолишься), можно что-то забыть. Когда пытаешься всё охватить за один раз без выработанного плана, это может быть утомительно. А когда у тебя есть список нужд и ты его придерживаешься, время пролетает незаметно, а молитва получается эффективной и содержательной.

Давид готовил своё сердце, для того чтобы молиться о конкретной нужде (2 Цар. 7, 27). Он тщательно обдумал, что и как будет говорить Богу. Длинная молитва Соломона при освящении храма — также яркий образец последовательности. Хотя этот царь отличался особой мудростью и мог без подготовки, экспромтом охватить все мыслимые ситуации в истории Израиля, я полагаю, что он тщательно продумал содержание своей молитвы.

Молитва — это служение. О пророчице Анне написано, что она служила Богу постом и молитвой (Лк. 2, 37). А в Послании к Римлянам мы читаем, что служение должно быть разумным, т. е. организованным, хорошо подготовленным (12, 1). Апостолы говорили о своём служении так: «Мы постоянно пребудем в молитве и служении слова» (Деян. 6, 4). Полагаю, что их молитвенная жизнь была упорядоченна. Пусть и наша молитва будет разумным, последовательным служением Богу.

Вместе с тем не нужно забывать, что во время молитвы Святой Дух может побудить нас к тому, что мы не планировали заранее: например, напомнить о какой-то забытой проблеме или человеке, который именно сейчас нуждается в нашей молитвенной поддержке.

## Выражайте конкретные просьбы

Христос молился о конкретных нуждах. Он чётко формулировал то, о чём просил (Мф. 26, 39; Ин. 17). Например, обращаясь к Петру, Господь говорит: «Я молился о тебе, чтобы не оскудела вера твоя; и ты некогда, обратившись, утверди братьев твоих» (Лк. 22, 32). Христос не молился только общими фразами об учениках в целом. Иисус просил конкретно о Петре и его проблеме. Полагаю, что Он молился также лично за Иакова, Иоанна, Матфея и прочих учеников. Он знал их переживания и конкретно формулировал свои просьбы за них перед Небесным Отцом.

Мы нередко сводим молитвы о ближних к стандартным высказываниям: «Господи, благослови всех братьев и сестёр, ибо Ты знаешь нужды и переживания каждого и можешь послать более просимого». Да и когда просим о личных нуждах, часто выражаем их чересчур обобщённо: «Господи, благослови этот день, чтобы всё было хорошо, восполни все мои нужды и разреши проблемы», — даже не понимая, что, собственно, имеем в виду под этими словами. Если мы у Господа конкретно ничего не просили, как мы поймём, ответил Он на нашу молитву или нет? По этой причине мы часто затрудняемся рассказать примеры ответов на молитвы из нашей жизни.

Своих детей я учу в молитве выражать мысли ясно, конкретно. Мы встаём на колени, и я им говорю: «Дети, вспомните, что было сегодня. Поблагодарите Бога за конкретные блага. Попросите прощения за конкретные нехорошие поступки, которые вы совершили». Если мы чётко обозначаем в молитве, чего мы хотим и о чём сожалеем, это служит залогом конкретных ответов от Бога.

## Рассказывайте Богу о своём служении

В первосвященнической молитве Христа (Ин. 17) я обнаружил ещё одну интересную деталь. Господь отчитывается перед Отцом Небесным о совершённом служении: «Я прославил Тебя на земле, совершил дело, которое Ты поручил Мне исполнить» (ст. 4); «Я открыл имя Твоё человекам, которых Ты дал Мне от мира...» (ст. 6); «Когда Я был с ними в мире, Я соблюдал их во имя Твоё; тех, которых Ты дал Мне, Я сохранил, и никто из них не погиб...» (ст. 12); «Я открыл им имя Твоё и открою...» (ст. 26). Хотя Отец Небесный всё прекрасно знает, но Сын Божий считает важным рассказать о Своём труде. Если в молитве мы

будем искренне рассказывать Господу о том, что сделали, а с чем не справились, это не будет выглядеть как похвала. Мы яснее увидим, что должны были осуществить, но не выполнили или сделали не так хорошо, как требовалось.

Мне довелось побыть на литературном семинаре. Один из братьев дал начинающим писателям-христианам необычный совет: «Когда вы пишете детский рассказ, не разбавляйте в тексте имя главного героя, например Васи, с обозначающими его понятиями «мальчик», «паренёк» и так далее. Всегда пишите: Вася. В школе нас учили делать наоборот. Но для начинающих писателей важен мой совет. Когда вы составите рассказ и увидите 28 Вась на одной странице и больше ничего, то поймёте, что сделали что-то не так. А если вы будете использовать синонимы, текст вам покажется более содержательным, хотя в действительности это не так, и вы сами себя обманете».

Подобным образом наши ясные отчёты в молитве перед Богом помогут нам увидеть реальную картину нашей жизни и служения, усилят чувство ответственности, сделают нас прилежнее к добрым делам.

## Помните о силе молитвы

Как правило, после молитвы Иисуса Христа происходили серьёзные события, например: «Когда же крестился весь народ, и Иисус, кре-

стившись, молился, — отверзлось небо, и Дух Святой нисшёл на Него в телесном виде, как голубь, и был глас с небес, глаголющий: Ты Сын Мой Возлюбленный: в Тебе Моё благоволение!» (Лк. 3, 21-22). Ещё один случай в том же Евангелии: Иисус молится всю ночь и после этого избирает двенадцать апостолов (Лк. 6, 12-13). Когда Он молился на горе Преображения, Его лицо засияло, одежда стала белой. блистающей (Лк. 9, 29). А в Мф. 14 рассказывается, как после продолжительной молитвы Иисус пошёл по воде и оказал помощь ученикам, попавшим на море в бурю.

Конечно, такие чудеса происходили не после каждой молитвы. В нашей жизни не все молитвы будут отмечены чем-то невероятным. Тем не менее довольно часто во время общения с Богом происходит чудо: например, Бог ясно открывает Свою волю, указывает дальнейший путь. Когда моя будущая супруга трудилась в издательстве «Христианин» и даже не догадывалась, какие её ждут перемены, я собирался жениться и молился об этом с родителями. Тогда мы жили в Сургуте. А в это же время с моей потенциальной невестой стали происходить странные вещи, о которых она мне потом рассказывала: «Я встаю на колени, молюсь, как обычно, а мне не даёт покоя навязчивая мысль: езжай домой, в Сургут». Она, конечно, отмахнулась от такой идеи, подумав, что это

какое-то искушение: ностальгия, скука... На следующей молитве происходит то же самое. Тогда она решила пойти к служителю и призналась:

- Вы знаете, всё время, когда становлюсь на молитву, мне не даёт покоя мысль: езжай домой.
- Когда приходит? На молитве? уточнил служитель. Если так, значит, езжай домой.

И потом, уже оглядываясь назад, мы поняли: это Бог так удивительно вёл супругу, открывал ей путь именно тогда, когда она и я молились.

Часто подобное происходит даже в обыденных ситуациях. Потерял компрессор от машины и не могу найти. Что делать? Думаю: нужно помолиться об этом. Кому-то это покажется слишком наивным и примитивным. Но я так и попросил в молитве: «Господи, помоги мне найти компрессор». И как раз в этот момент я вспоминаю, куда его положил! Часто за молитвой следуют серьёзные изменения в нашей жизни, и, соответственно, наша молитва должна предшествовать серьёзным делам.

Писание призывает: «Кто говорит, что пребывает в Нём, тот должен поступать так, как Он поступал» (1 Ин. 2, 6). Мы увидели, как молился Иисус и каких придерживался принципов относительно молитвы. Наше призвание — идти по Его следам, подражая тому прекрасному образцу, который Он нам оставил.



Перелистывая страницы Свяшенного Писания, знакомяшего нас с жизнеописанием Иисуса Христа, мы часто видим Его в окружении самых разных людей. При этом мы не заметим какого-то безразличия с Его стороны, напротив максимальное сострадание и участие в нуждах несчастных. В Евангелии от Матфея описан один из таких эпизодов, когда Иисус Христос обращается к собравшимся так: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обременённые, и Я успокою вас; возьмите иго Моё на себя и научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем, и найдёте покой душам вашим; ибо иго Моё благо, и бремя Моё легко» (Мф. 11, 28-30). В этих словах раскрывается и печальное состояние слушателей, и выход из этой ситуации, и конечный результат — что именно про- изойдёт, если откликнуться на призыв Христа. Слово «все», которое звучит в самом начале Его призыва, включает в себя не только собравшихся на тот момент возле Него, но вообще всех людей, живущих во все века.

## Труждающиеся и обременённые

У людей существуют свои правила вежливости, которые они используют при обращении друг ко другу. Обращение «труждающиеся и обременённые», которое здесь использовал Господь, похоже, никак не согласуется с общепринятыми нормами, а тем более явно не подходит для поздравительной открытки. Оно больше похоже

на диагноз, который не нуждается в приукрашивании. Польза заключается как раз в том, чтобы показать реальную картину. Диагноз не лечит человека, но без него невозможно приступать к лечению.

Проблема труждающегося и обременённого человека волновала умы многих представителей человечества во все века. Наиболее яркое исследование на эту тему содержится в Книге Екклесиаста. Премудрый Соломон направляет наше внимание к исходной точке, откуда берёт своё начало эта проблема, — к согрешившим прародителям: «Только это я нашёл, что Бог сотворил человека правым, а люди пустились во многие помыслы» (Екк. 7, 29). Слово «правый», которое используется здесь, в еврейском тексте

означает «ровный, прямой, правильный». Всё человеческое естество, которое изначально было ровным, стало кривым, искажённым. Искажёнными стали и мышление, и воля человека, и его желания, и эмоции. Причём искажение выражается в противлении и враждебности по отношению к Тому, кто создал человека. Если бы ктото попробовал убрать Солнце из Солнечной системы и заставить планеты продолжать вращаться вокруг чего-то другого, на что бы это было похоже? Примерно так выглядит обременённый человек, лишившийся главного смысла и цели своего существования, но продолжающий движение. Вместо естественной любви к Богу Создателю в нём проявляется противоестественная искажённая любовь — самолюбие, сребролюбие и сластолюбие

Итак, человек находится в плену своего собственного «я» и, пытаясь отыскать счастье, ходит по замкнутому кругу. Однажды премудрый Соломон решил всё-таки разорвать этот круг и найти счастье и смысл в земной жизни человека. Он предпринял воистину титанические усилия и даже попытался устроить себе райские условия, в которых когда-то находился Адам (а может, даже превзойти их). «Я предпринял большие дела: построил себе домы, посадил себе виноградники, устроил себе сады и рощи и насадил в них всякие плодовитые дерева; сделал себе водоёмы для орошения из них рощей, произращающих деревья; приобрёл себе слуг и служанок, и домочадцы были у меня; также крупного и мелкого скота было у меня больше, нежели у всех, бывших прежде меня в Иерусалиме; собрал себе серебра, и золота, и драгоценностей от царей и областей; завёл у себя певцов, и певиц, и услаждения сынов человеческих — разные музыкальные орудия» (Екк. 2, 4-8). Вывод, к которому пришёл этот обременённый человек во всех своих стараниях и трудах, поражает: «И возненавидел я жизнь, потому что противны стали мне дела, которые делаются под солнцем; ибо всё суета и томление духа!» (Екк. 2, 17). Удаление и полная оторванность от Бога, зацикленность на себе и при всём этом давление вины совершённых грехов — сильно удручает. В подобной тупиковой ситуации находился когда-то апостол Павел (на тот момент Савл), когда воскликнул: «Бедный я человек! кто избавит меня от сего тела смерти?» (Рим. 7, 24). Словами «бедный я человек» он признаёт справедливость диагноза самому себе, но как прекрасно, что он на этом не останавливается, и из его груди звучит крик о помощи: «Кто избавит меня?..» О таких нуждающихся в помощи людях Сам Христос сказал следующее: «Не здоровые имеют нужду во враче, но больные». Правильный диагноз помогает человеку искать выход из этой ситуации.

## «Придите ко Мне»

Обращаясь к собравшимся

людям, Христос предстаёт перед ними как врач. Причём не как кабинетный работник. к которому нужно записываться на приём, а как Тот, кто Сам идёт навстречу больному. Слово «придите», возможно, могло на тот момент когото очень удивить. Ведь эти люди, казалось бы, уже пришли. Значит, слово «придите» означает нечто большее, чем обычное движение ног, это шаг воли, который совершается внутри человека. И это слово по-настоящему прекрасно для того, кто уже признался: «Бедный я человек...» Теперь перед ним стоит никто иной, как Даятель жизни, а получит он эту жизнь или нет, зависит от него самого. Или он скажет: «Встану, пойду к отцу моему...» — или наоборот: «Останусь умирать от голода».

## «Научитесь от Меня, ибо Я кроток и смирен сердцем»

В этих словах Христос раскрывает Себя не только как врача, но и как учителя, самого лучшего из всех существующих и хорошо знающего, что и как преподать людям. У них есть возможность учиться в самой лучшей и совершенной школе, которая когда-либо существовала на земле, и освоить самые важные предметы в жизни. В процессе обучения раскрывается суть — что значит по-настоящему прийти ко Христу. Происходит удивительная вещь. Учитель указывает на Самого Себя, кроткого и смиренного, и предлагает слушателям стать похожими на Него, «отложить прежний образ жизни ветхого человека, истлеваюшего в обольстительных похотях» (Еф. 4, 22), то есть отказаться от того, что их делает труждающимися и обременёнными, «и облечься в нового человека, созданного по Богу, в праведности и святости истины» (Еф. 4, 24). Только взирая на Христа и учась у Него, человек может внутренне преображаться в Его образ. Без созерцания Его образа никакие благие духовные перемены невозможны.

Перед взором человека, привыкшего всю жизнь противиться Богу и находящегося в окружении подобных людей, неожиданно предстаёт удивительная по красоте картина — Тот, Кто буквально пронизан любовью к Своему Отцу. И эта любовь выражается в полной покорности и послушании. Покорность Христа не имеет ничего общего с какой-то обузой или тяжёлым бременем, которое приходится нести. Напротив, она исполнена особой радости и торжественности. Даже путь к голгофским страданиям не выглядит мрачным и унылым. «Мой Отец так прекрасен и велик, что Он этого достоин!» — вот главный принцип послушания Христа. Отцу принадлежит жизнь лишь полной отдачи, меньшего Он недостоин. Слова «Я чту Отца Моего», которые Христос сказал фарисеям, всегда сияли ярким светом во всех Его делах.

Как мелко на фоне этого выглядят всевозможные герои, желающие любым способом обратить внимание на себя! Как жалко выглядит восхищение, которым награждают таких обманутые люди! Ничто и никто не может сравниться по величию и красоте с образом Иисуса Христа, явленным нам в Священном Писании. Человек, вкусивший, как благ Господь, не захочет подражать никому иному, как только Ему. Ошибочно считать, что смиренный человек — это слабый, безвольный, неспособный ни к каким решительным действиям. Наоборот, именно в смирении проявляется настоящая сила и красота. Не отвечать злом на зло, имея возможность отомстить, не уступать своим капризам и прихотям, не присваивать себе славы, а воздать её Тому, кто её достоин, заняв позицию: «Не моя воля, но Твоя да будет», — разве это проявление слабости? Для того чтобы проверить, настоящий я ученик или нет, недостаточно выучить какую-то программу, пройти какой-то курс. Для этого нужно проверить, насколько я стал похожим на своего Учителя.

## «Возьмите иго Моё на себя»

Школа смирения не ограничивается лишь восторженным созерцанием Учителя. В одночасье вылечиться от такого тяжёлого заболевания, как грех, попросту невозможно. И здесь Господь предлагает всем единственное целительное средство под названием «иго».

Можно не сомневаться в том, что первая реакция на это слово не может быть позитивной. Человек сразу представляет себе этот твёрдый увесистый предмет, который, кстати, предназначен для обуздания некоторых видов животных. При первом наблюдении за таким животным, будь то вол, или лошадь, или ещё кто-нибудь, когда они необузданные, впечатление создаётся не очень приятное. У них может проявляться агрессивность, действия могут быть необдуманными, неуравновешенными, направленными порой во вред себе. О пользе от таких животных не может идти и речи. И само животное может даже не подозревать о своём истинном предназначении. Эта неприглядная картина меняется тогда, когда на него наденут иго (его также часто называют ярмом). Поначалу оно воспринимается как что-то чуждое, лишнее или мешающее. Однако впоследствии происходят изменения. На смену прежним диким выходкам приходит сдержанность, самоконтроль, способность направить свою энергию не куда-то в пустоту, а в созидательное русло. А самое удивительное то, что животное приобретает какоето внутреннее умиротворение. Только иго исправляет ситуацию. Если попытаться всётаки снять с животного это иго и заменить его какими-то уговорами, ничего кроме вреда не получится.

Как эта картина применима к нам? Немного позже в том же Евангелии Иисус

Христос, разъясняя ученикам вопрос о Своих страданиях, говорит следующие слова: «Если кто хочет идти за Мною, отвергнись себя, и возьми крест свой, и следуй за Мною» (Мф. 16, 24). Без взятого креста ни победа над таким могущественным врагом, как грех, ни наследие со Христом в Царстве Божьем немыслимы. Крест — это не просто символ победы Христа, это орудие поражения, предназначенное для полного уничтожения греха. Предлагая нам крест, Господь делает нас соучастниками Его победы, как написано: «...мы умерли со Христом...» (Рим. 6, 8), то есть то, что Он совершил на голгофском кресте, должно быть приведено в действие в нашей жизни. Мы свидетели того, что освобождение от греха действительно происходит, но не всегда так быстро, как хотелось бы. Начинается оно с момента нашего обращения, когда мы верой отвечаем на Божий призыв и получаем прощение грехов. Безусловно, это великая победа, которую Бог одерживает в нас, но здесь очень важно не остановиться, а двигаться дальше, продолжая победу, то есть уничтожая все оставшиеся в нас греховные проявления. Это и есть несение креста, без которого совершившаяся победа может стать бездейственной.

В качестве аналогии можно привести историю из жизни израильского народа, связанную с великой победой, совершённой при Иисусе Навине во время завоевания Ха-

наана. При Господнем содействии народ Божий одержал великую победу над врагом и получил в наследие землю, обещанную патриархам. Но на этом этапе взятие земли не было завершено. Господь повелел, чтобы без отлагательства каждое колено в каждом уделе завершило эту победу. Дальнейшая печальная история нам хорошо известна. Почему большинство израильтян пренебрегло серьёзнейшим Божьим предостережением, нам остаётся только догадываться. Последствия были катастрофическими. Враг, который казался уже полностью побеждённым и не представляющим никакой угрозы, со временем набрал такую силу, что сумел годами угнетать народ израильский (Суд. 4, 2-3). Прежде чем начались эти трагические события для евреев, они попали под пагубное влияние нечестивых людей, погрязших в идолослужении.

Итак, несение креста, который предлагает Христос, — это однажды занятая позиция по отношению ко греху на все времена дальнейшего следования за Ним. Возложенный крест — это и есть целительное иго, уничтожающее в нас греховные проявления.

В Книге Второзаконие есть удивительные слова, с которыми Моисей обращается к народу израильскому, напоминая о сорокалетнем пути в Ханаан: «Он смирял тебя, томил тебя голодом и питал тебя манною...» (Втор. 8, 3). То есть все события жизни евреев не были цепочкой каких-либо слу-

чайностей, напротив, они были частью Божьего замысла и были направлены Им к определённой цели: «...чтобы смирить тебя, чтобы испытать тебя и узнать, что в сердце твоём...» (ст. 2). И то, что людям казалось препятствиями на их пути, было на самом деле Божьей работой над их сердцем.

Тяжелейшая болезнь Иова, жестокий Саул в жизни Давида, немилосердные братья Иосифа — всё это было весьма неприятным в жизни библейских героев, однако последующий результат превзошёл все ожидания, ведь все эти праведники находились в руке самого великого Мастера. Поэтому Священное Писание учит нас правильно относиться к тому игу, которое включает в себя скорби и испытания. Это иго предлагает Господь каждому из нас: «Сын мой! не пренебрегай наказания Господня, и не унывай, когда Он обличает тебя. Ибо Господь, кого любит, того наказывает; бьёт же всякого сына, которого принимает»; «Всякое наказание в настоящее время кажется не радостью, а печалью; но после наученным через него доставляет мирный плод праведности» (Евр. 12: 5-6, 11). И когда мы видим, что испытанная вера оказалась «драгоценнее гибнущего, хотя и огнём испытываемого золота», то можем убедиться, что действительно благо человеку, когда он несёт это иго. Он никогда не воспротивится ему и не уподобится израильтянам, поднимавшим ропот в пустыне и не дошедшим до конечной цели.

Господь допускает страдания в жизни человека Божьего не только для его смирения, но и для Своей славы. «Ибо то угодно Богу, если кто, помышляя о Боге, переносит скорби, страдая несправедливо. Ибо что за похвала, если вы терпите, когда вас бьют за проступки? Но если, делая добро и страдая, терпите, это угодно Богу. Ибо вы к тому призваны, потому что и Христос пострадал за нас, оставив нам пример, дабы мы шли по следам Его» (1 Петр. 2. 19-21).

Жизнь Божьего человека не ограничивается лишь борьбой с грехом или преодолением испытаний. Каждый, кто взял иго Господне, оказался в положении раба, причём он выбрал это положение добровольно, подчинившись своему Господину в знак глубокой благодарности за искупление, с готовностью радостно исполнять Его волю. И теперь вместо свергнутого бремени бесцельного существования, проходящего в противлении воле Божьей, человек обретает своё истинное предназначение быть «сосудом в чести, освящённым и благопотребным Владыке, годным на всякое доброе дело» (2 Тим. 2, 21). А это значит, что его жизнь теперь несовместима с ленью, скукой от серой, пустой, бесцельной жизни в своих интересах, она проходит в бодрости, в постоянном напряжении. Быть рабом Господним — это не только нагрузка, это самое почётное положение, и за это положение предназначена самая высокая

награда. Поэтому для человека, оценившего великую пользу от возложенной нагрузки, бремя, которое он несёт, действительно легко.

## «И Я успокою вас»

Оставаться в положении труждающегося и обременённого и одновременно найти покой невозможно. Это взаимоисключающие и несовместимые понятия. Труждающийся и обременённый человек не может иметь мира, так как он находится в состоянии постоянного внутреннего конфликта. Его собственные вожделения враждуют друг с другом в его членах (Иак. 4, 1). Внутренний мир его страстей напоминает бушующую стихию, враждебную Богу (Иак. 4, 4). С тем, кто покорился Богу и противостоял дьяволу (Иак. 4, 7), происходит что-то похожее с усмирением бури на Галилейском море, когда наступила великая тишина. Эти события сопоставимы по масштабам, но с той лишь разницей, что тишина эта наступила не в окружающей природе, а внутри человека.

Слово «успокою» передаёт законченное действие. Его можно сравнить с объятиями отца, в которых оказался некогда блудный сын. У находящегося в этих объятьях человека наступает прозрение: «Если я во Христе и сокрыт в Нём, то нет в мире силы, способной отлучить меня от Божьей любви. Нет смысла бояться каких-либо врагов, будь то плотских похотей, восстающих на душу, или злых людей, которые строят козни,

или дьявола, клевещущего на меня день и ночь. Даже страдания, встречающиеся мне на пути, содействуют ко благу». «Великое приобретение быть благочестивым и довольным» (1 Тим. 6, 6). Человек, который нашёл в жизни самое ценное, обрёл покой в душе и доволен всем. Взгляд на жизненные обстоятельства такого человека похож на взгляд псалмопевца Асафа, который после внутренних душевных терзаний наконец-то вощёл во святилище и в присутствии Божьем увидел истинную картину происходящего (Пс. 72, 17). То, что выглядело мрачным и угрожающим, вдруг стало мелким и ничего не значашим.

Покой, который даёт Христос, не имеет ничего общего с бездействием, расслабленностью или пассивностью. Напротив, это состояние повышенной внимательности и бодрствования. Причём наступает этот покой не на время и не приходит от случая к случаю, а как хозяин, однажды и окончательно входит в нашу жизнь и становится основой того совершенного покоя, который наступит в вечности, в скинии Бога с человеками, где Бог будет всё во всём.

За человеком право решать — обрести этот покой или нет. И решается этот вечный вопрос в самых обыденных обстоятельствах. Примерно как у тех людей, которые окружали Иисуса Христа и первыми услышали Его слова: «Придите ко Мне, все труждающиеся и обременённые, и Я успокою вас».

24

# **ЛЮБОВЬ** — В ЗАБОТЕ О СТРАЖДУЩИХ

## О служении Отдела заступничества МСЦ ЕХБ

Отдел заступничества МСЦ ЕХБ был образован 25 сентября 1987 года. В своём служении он пришёл на смену Совету родственников узников, который, начиная с 1964 года, информировал верующих о гонениях на церковь и ходатайствовал за тех, кто отбывал срок наказания за веру в Бога. К концу 80-х годов было принято решение Совет родственников узников расформировать. Одна из причин — сильные гонения заканчивались и заключённых христиан в тюрьмах почти не оставалось. Однако, несмотря на начавшуюся в стране реабилитацию верующих, преследования за веру не прекратились. И хотя они продолжались уже не в прежних масштабах и приняли иную форму верующим в основном присуждали штрафы, необходимость оповещения церквей об ущемлении прав и свобод детей Божьих по-прежнему оставалась. Учитывая эти обстоятельства, Совет церквей ЕХБ принял решение о создании Отдела заступничества.

В 90-е годы и в начале 2000-х работой отдела руководил Пётр Данилович Петерс. Подготовкой срочных сообщений и их рассылкой занимались две-три сестры, в зависимости от количества информации, поступавшей одновременно в обработку. Причём они выполняли и другую работу, поскольку преследований христиан в то время было не так много.

Первое время сообщения распространялись в виде небольших брошюр наподобие выходивших ранее бюллетеней Совета родственников узников. В этих брошюрах сообщалось сразу о нескольких происшествиях с верующими, произошедших за определённый период. Потом, с распространением факсимильной связи, сообщения стали рассылаться через неё. А вскоре у многих появилась электронная почта, и теперь сообщения Отдела заступничества поступают в электронные почтовые ящики.

Несмотря на то что Отдел заступничества стал своего рода наследником Совета родственников узников, отличия в работе этих двух органов есть. Совет родственников узников нередко действовал самостоятельно, отправлял запросы в правительственные организации, направлял телеграммы или ходатайства от собственного имени. Отдел заступничества делал это крайне редко. Фактически долгие годы его основной задачей было информирование верующих о преследованиях. Это было естественно, потому что работали в отделе всего несколько человек (и то не на полную загрузку).

Однако с годами работа Отдела заступничества трансформировалась, поскольку круг его задач значительно расширился. Во многом это было связано с тем, что количество преследований увеличилось и возникла необходимость в юридическом сопровождении заступничества.

В настоящее время работу отдела курирует Геннадий Сергеевич Ефремов — заведующий Канцелярией МСЦ ЕХБ, в структуру которой входит отдел. Непосредственно работой сотрудников руководит Валерий Павлович Слизовский. Помимо подготовки и рассылки сообщений отдел в настоящее время проводит региональные семинары для участвующих в служении заступничества на местах, а также оказывает юридическую помощь гонимым.

## О каких событиях сообщает Отдел заступничества МСЦ ЕХБ

К компетенции Отдела заступничества относятся притеснения христиан, связанные только с исповеданием веры — с проведением богослужений, благовестием, отстаиванием личных христианских убеждений перед представителями власти и так далее. Нередко бывает, что верующие оказываются в затруднительном положении из-за каких-то хозяйственных дел, например связанных с межеванием земельного участка.

Но даже в случаях принятия органами власти несправедливых решений Отдел заступничества такими вопросами не занимается. Конечно, бывают неординарные случаи — их приходится обсуждать более широким кругом братьев и решать: нужно ли сообщать о них верующим или нет. Кроме того, Отдел заступничества также не занимается гонениями на христиан из других конфессий или союзов.

С годами в отделе выработалась практика сообщать о притеснении верующих только после решения суда, если не возникло каких-то особых обстоятельств. Иногда верующие просят сообщить об их задержании или о составлении протокола во время благовестия, чтобы церкви могли молиться и писать коллективные обращения сразу после произошедшего события. Но практика показывает, что далеко не каждый составленный протокол заканчивается присуждением штрафа. Бывает, что собранного материала оказывается недостаточно и полиция даже не передаёт дело в суд. Поэтому теперь в большинстве случаев для составления сообщения приходится ждать решения суда.

Однако ситуации бывают разные, и в некоторых случаях отдел просит братьев и сестёр вступаться за гонимых и без судебного решения. Например, не так давно в Мариуполе были задержаны и вывезены в неизвестном направлении пресвитер церкви Леонид Петрович Пономарёв с супругой. В этом неординарном случае потребовалось заступничество и без решения суда. По милости Божьей, супругов Пономарёвых в итоге отпустили.

Ещё один важный критерий, определяющий возможность составления сообщения, — желание самого гонимого получить молитвенную и ходатайственную поддержку других христиан. Не всегда притесняемые этого хотят. Кроме того, после получения решения суда человек должен написать жалобу, то есть опротестовать вынесенное решение в вышестоящей судебной инстанции. Ведь если сам пострадавший не подал апелляционную жалобу, обращения верующих в его поддержку не будут иметь смысла.

#### Как готовится сообщение

При составлении сообщения сотрудникам отдела необходимо собрать и уточнить большое количество данных: даты, фамилии участников дела, должности и звания представителей органов власти, обстоятельства инцидента, номер дела и так далее. Важно выяснить, какие нарушения были допущены, например, сотрудниками поли-

ции, чтобы указать на это суду. В сообщении обычно цитируется часть решения суда, из которой следует, в чём обвиняется наш брат или сестра, а также нередко приводится отрывок из апелляционной жалобы, где пострадавший объясняет, почему он не согласен с решением суда первой инстанции.

В последние несколько лет практически все сообщения посвящены притеснениям верующих в России, поэтому в призывах к братьям и сёстрам о заступничестве сотрудники отдела ориентируются на российские юридические реалии. Так, если ранее верующих призывали ходатайствовать перед Президентом Российской Федерации, главами регионов, прокуратурой, то впоследствии стало очевидно, что это не имеет особого смысла. Органы исполнительной власти присылают верующим ответы, в которых указывают на невозможность повлиять на решение суда. Заявления в прокуратуру часто излишни, потому что истцом в административных и гражданских делах в основном выступает именно прокуратура и жаловаться истцу на его собственные действия неуместно. Поэтому в последнее время в сообщениях указывают лишь адрес вышестоящей судебной инстанции, куда можно писать обращения в поддержку гонимых братьев и сестёр.

После составления сообщения его обычно прочитывает Валерий Павлович Слизовский или кто-то другой из группы юристов (см. ниже), после чего оно уходит в рассылку. Сложные вопросы сотрудники отдела согласовывают с Геннадием Сергеевичем Ефремовым или Николаем Степановичем Антонюком.

## Семинары для совершающих ходатайственное служение на местах

Если в 90-е годы сообщений о преследованиях верующих было очень мало, то в 2000-е их количество значительно возросло. Больше всего притеснений в то время приходилось испытывать верующим в Узбекистане, Казахстане, Белоруссии. В церквах стали больше писать ходатайств за гонимых, и естественным образом возникла необходимость учить людей это делать. Ценный опыт взаимодействия с органами власти, приобретённый верующими в годы гонений, после нескольких лет свободы стал утрачиваться. Кроме того, со временем стало очевидно, что служение заступничества следует усилить или даже преобразовать, чтобы оно было способно отвечать новым вызовам, стоящим на пороге.

В 2007 году в Кишинёве прошёл первый об-

26

щебратский семинар по ходатайственному служению. Собралось около двухсот участников, в основном из Молдавии. На семинаре стало ясно, что подобные обучающие мероприятия необходимо проводить и в других объединениях братства, чтобы учить новых тружеников писать обращения в органы власти.

Постепенно в каждом объединении братства по рекомендации Совета церквей появился ответственный за ходатайственное служение. Эти ответственные не всегда были служителями, часто не имели высшего юридического (или другого) образования. Но с чего-то надо было начинать.

Первые семинары по объединениям проводил Андрей Валентинович Кореневский. С развитием этого служения появилось ещё несколько братьев, которые компетентно объясняли порядок написания коллективных обращений верующих, раскрывали духовную и юридическую сторону заступничества, указывали, на что нужно обращать внимание при написании ходатайств, и так далее.

Участников семинаров не только знакомили с действующим законодательством и правилами обращения в органы гражданской власти, но и учили тому, что власть имущим нужно благовествовать, открывая истину о Боге и предназначении Церкви Христовой. То есть обращение верующих в органы власти должно быть духовным документом, в котором могут приводиться ссылки и на нормы права. Ведь не всегда возможно защищать верующих, только указывая правоохранителям на их ошибки или явные незаконные действия. Бывало, что власти действовали совершенно законно, но просто само законодательство не защищало, а существенно ограничивало свободы верующих. Если сразу после раз-

вала Советского Союза в молодых республиках вновь принимаемые законы бывесьма совершенны, то со временем свобода совести и свобода вероисповедания всё более и более законодательно регулировались, и сейчас отношения власти с религиозными организациями

чётко регламентированы. При этом противодействие проповеди Евангелия не прекратилось, только противники стали чаще действовать в соответствии с законом. В таких случаях христиане тоже должны реагировать на притеснения, защищать дело благовествования. Поэтому и нужно учить ходатайствующих перед властями опираться в первую очередь не на постоянно меняющееся законодательство, но на неизменное слово Божье.

Работа по организации и проведению семинаров ширилась, в служении заступничества стало возникать много новых вопросов, и несколько лет назад при Отделе заступничества был создан консультативный совет, в который вошли Валерий Павлович Слизовский, Андрей Валентинович Кореневский и Андрей Николаевич Григорьев. Их задачей было помогать формировать единую юридическую позицию по различным вопросам, проводить семинары, отвечать на вопросы братьев и сестёр. Через несколько лет было принято решение этот совет упразднить и вместо него создать при Отделе заступничества группу, объединившую усилия профессиональных юристов, членов церквей нашего братства.

На сегодняшний день работа в Отделе заступничества разделена на два направления. Правовая служба (группа) решает юридические вопросы, связанные с защитой прав верующих. А на семинарах в объединениях братства проводится работа, направленная на духовное обоснование самого служения заступничества, на сохранение его исторического опыта, на укрепление в сознании верующих неразрывной связи ходатайства перед Богом с защитой благовествования перед внешними.



Семинар для занимающихся ходатайственным служением, г. Дедовск (Московская обл.), 2022 г.

Особое внимание в образовательном процессе на семинарах в настоящее время уделяется тому, что коллективные обращения в суд не являются процессуальными документами. Защиту интересов нашего брата или сестры в суде имеет право осуществлять только его законный представитель или адвокат, а также один из близких родственников. Поэтому обращения верующих призваны выразить солидарность с духовной позицией притесняемых, обратить внимание суда на дефекты правоприменения в отношении гонимых, на общую несправедливость той ситуации, когда человека судят не за зло, а за стремление угодить Богу и исполнить повеление Иисуса Христа. Участники семинаров учатся писать духовные документы, в которых дети Божьи выражают свою озабоченность вечной участью тех, кто однажды предстанет на суд перед Бо-

гом, обращаются к совести тех, кто сегодня судит наших братьев и сестёр по вере, возвещают читающим благую весть о Божьей милости и прощении.

## Юридическая помощь гонимым

Правовая группа при Отделе заступничества была создана в 2021 году. С момента её образования члены группы неоднократно встречались для выработки принципов совместной работы, обсуждения текущих вопросов, а также обмена опытом. Прошли встречи с профессиональными юристами из других союзов. Они дали немало хороших советов, как лучше организовать работу по правовой защите христиан.

Вошедшие в состав правовой группы братья и сёстры помогают верующим писать жалобы и при необходимости представляют их интересы в судах. Механизм юридической помощи выглядит примерно следующим образом: в отдельных случаях адвокаты выступают в судах первой инстанции в защиту нашего брата или сестры; в случае присуждения наказания они обязательно помогают грамотно составить апелляционную жалобу и выступают в суде второй инстанции, при последующем движении дела подают кассационную жалобу. Иногда, если требуется много времени, ответчика по административному или гражданскому делу просят самостоятельно написать апелляционную жалобу, после чего члены правовой группы нередко берут весь последующий документооборот на себя.

По милости Божьей юридическая помощь в ряде случаев работает. Так, согласно сообщению № 9 за 2022 год, суды вышестоящей инстанции отменили решения в отношении Ковалевича Ю. С. (Тульская обл.) и трёх братьев из Крыма. Кстати, работает правовая помощь и в судах первой инстанции. Вообще, эти суды на практике выигрываются крайне редко, но с началом служения правовой группы количество выигранных дел в братстве выросло в разы, хотя их общее количество и остаётся ещё достаточно малым.

## Геннадий Сергеевич Ефремов:

Церковь Христова находится на земле в состоянии постоянной духовной брани «против духов злобы поднебесных» (Еф. 6, 12). Служение заступничества — часть этой брани. Победа в ней обусловлена не физической мощью, не силой человеческого интеллекта, не опорой на действующее законодательство, а исключительно верой в силу евангельского слова: «...сия есть победа, победившая мир, вера наша» (1 Ин. 5, 4).

Наш Господь допускает сегодня Своим последователям преследования или узы для свидетельства о Нём: «...возложат на вас руки и будут гнать вас... и поведут пред царей и правителей за имя Моё; будет же это вам для свидетельства» (Лк. 21, 12–13). Успех заступнического служения связан с прославлением Иисуса Христа перед правителями, когда страждущие хранят верность Евангелию, не страшатся гонителей и даже смерти, а народ Божий молится и ходатайствует за единоверцев перед властями.

Служение заступничества успешно тогда, когда достигает не человеческой, а Божьей цели — прославления Иисуса Христа. В одних случаях Христос прославляется тогда, когда страждущий получает оправдание, в других — когда обвинительный приговор остаётся без изменений даже после ходатайств церкви. Но это уже не имеет первостепенного значения. Главное — чтобы в любых обстоятельствах был возвеличен Господь.

# Выше преград

В 1991 году распался Советский Союз. Новые государства отгородились друг от друга, провели границы и установили таможни. Людей уже не бросали в тюрьму за веру в Бога. Библия перестала быть запрещённой книгой — её читали, дарили друг другу, раздавали всем желающим, перевозили, посылали по почте.

Какое-то время так было и в Узбекистане. Но потом законодательство в отношении религиозных организаций ужесточилось, и с христианской литературой возникли трудности. Прежде всего власти решили перекрыть доступ в страну для новой продукции, и верующим пришлось искать способы, как доставить книги и журналы в свои церкви. Одной из стран, через которую духовный хлеб попадал в Узбекистан, был Казахстан.

Предлагаем вниманию читателей несколько кратких очерков о том, как ташкентские братья и сёстры шли на риск и проявляли изобретательность, чтобы доставить родным по духу драгоценные книги. Имена и названия населённых пунктов ради безопасности верующих изменены, автора текста мы тоже не указываем, но все случаи реальные и рассказывают об удивительных Божьих чудесах.

Воистину, для слова Божьего нет преград! Писание достойно того, чтобы дорожить им и делать всё возможное для его распространения!

## Не просто калиточка

Когда Узбекистан уже установил таможни с соседними государствами, кое-где ещё можно было пройти через границу со стороны Казахстана даже без проверки документов. Уникальная лазейка находилась в 50-ти метрах от официального пограничного поста. Нужно было нырнуть в переулок, преодолеть небольшое расстояние, проскользнуть во двор, пересечь его и выйти в другую калитку... Всё! Вы уже в Казахстане! Калитка всегда была открыта, только верёвочка висела на двух гвоздиках да на стуле сидел хозяин двора, который собирал денежки за причинённое беспокойство. Он-то и пропускал клиентов после того, как они оплатят услугу. Ещё одна удивительная деталь: перед этим двором, в углу, словно вкопанный, молча стоял солдат с автоматом. Что он охранял, было совершенно непонятно.

Как не воспользоваться такой возможностью? Некоторое время это был хороший способ переправлять христианские книги в страну, где официально они были запрещены.

## Не случайно

А ещё границу можно было пересечь... через санаторий! Получилось так, что после распада Советского Союза это учреждение оказалось прямо на стыке двух государств: большая часть территории принадлежала теперь Казахстану, но относился

вестник истины № 4, 2022

санаторий к железнодорожному ведомству Узбекистана.

В 2002 году туда попала наша сестра по вере Тамара. Вроде как случайно. У неё при обследовании обнаружили затемнение в лёгких. Её соседка работала именно в этом санатории и смогла устроить её туда. Тамару определили в отделение, где лежали «смертники» — люди с очень тяжёлым диагнозом. Многие здесь умирали.

Поначалу Тамара долго не могла понять, почему она оказалась в этом страшном месте. Неужели и она должна умереть? Но когда пациенты стали слушать и принимать Евангелие, она утешилась и ободрилась, поняв Божий замысел. Кроме того, санаторий стал удобным каналом для переправки литературы. Сёстры с казахской стороны посещали Тамару и приносили книги, а ташкентская молодёжь их забирала.

Спустя время правила в санатории ужесточились. Тамара сама стала ходить за литературой. Она прямо в халате выбиралась на казахстанскую сторону, забирала сумки, которые собирали в доме у одной бабушки, и заносила в санаторий. А молодёжь, приезжая навестить Тамару, увозила литературу в Ташкент.

Один раз Тамару провожал брат Андрей, он вёз на велосипеде сумки с книгами. У сестры в руках тоже был ценный груз. За несколько метров до ворот они заметили, что милиция на входе всех проверяет. Друзья замешкались, остановились. Это сразу заметил какой-то прохожий:

— A? Что случилось? Почему остановились?

Тамара растерялась, а Андрей быстро сориентировался:

— Ладно, всё, Тамар, давай...

Он снял сумки с велосипеда и отдал ей.

- Андрей, ты что? Как я всё понесу? У меня своё ещё... запротестовала она.
  - Иди! Господь с тобой!
- Да ты что? Как я пойду? Одна... Да ты посмотри... У меня столько сумок! Они сейчас меня остановят и всё заберут!

— Иди. Ты с Господом...

А тот прохожий опять:

— А? Что вы?

Андрей всё отдал Тамаре, развернулся и быстро исчез. Тамара взмолилась:

— Господи, только Ты мне поможешь! Она взяла сумки и пошла вперёд. Страх был такой, что дрожали колени, но другого выхода не было. Расстояние между Тамарой и милиционерами быстро сокращалось. Вот она подошла вплотную ко входу, и... Тут произошло невероятное: Бог дал такие силы, что она перестала чувствовать тяжёлый груз, ей стало легко! Проходя, она спокойно посмотрела на стражей порядка, так что они её не остановили. Когда Тамара зашла в ворота, то почувствовала такую тяжесть, что еле донесла свой драгоценный груз до палаты.

Через несколько дней Тамара вместе с больными вышла погулять на улицу. И вдруг все увидели, как милиция ведёт Мадину, её подругу. Она дала Тамаре знак, чтобы та молчала, и прошла мимо. На Мадину завели тогда дело за то, что она переносила христианскую литературу. Но Тамару она не выдала. Теперь этот канал был закрыт, да и Тамара скоро выписалась.

Нужно было искать новые способы, как переправлять книги в Узбекистан.

## Победа

Это было в 2006 году. В доме у друзей в казахском городе близ границы с Узбекистаном скопилось много литературы. Нужно было её как-то забрать и перевезти через границу. В воскресенье после утреннего богослужения в ташкентской церкви собралась группа энтузиастов, готовых на эту рискованную операцию. Помолились и на микровэне Daewoo Damas поехали в пограничный пункт. Перейдя через границу, прибыли в нужный городок. Хозяева радушно встретили курьеров. Пообщались — и в обратный путь.

Каждому досталось по две тяжёлые коробки. Машина прошла через таможенный

досмотр пустая, поскольку литературу несли вручную. Досмотра груза у пешеходов не было, и на узбекской стороне братья и сёстры сложили все книги в машину. Отъехали метров сто от таможни, и вдруг милицейская машина преградила путь. Из неё выскочили два сотрудника и потребовали у водителя документы. Всех заставили выйти по одному. Обнаружив христианскую литературу, забрали у водителя ключи и документы и вернули всех на таможню. Машину загнали во двор, всех завели в комнату досмотра, забрав телефоны и паспорта. Сергей, водитель машины, успел позвонить братьям.

На вечернее богослужение, конечно, опоздали и решили провести его прямо здесь. Помолились. Катя рассказала стихотворение, и все дружно запели хоровой гимн, так как почти все были хористами. Таможня огласилась великолепным христианским пением. Стало тихо, все с удивлением слушали необыкновенные звуки. Так продолжалось полчаса. А потом приехал большой начальник, которого все ждали.

— Что это за молебен вы тут устроили? В молебном доме будете петь, а здесь нельзя! Прекратите! — скомандовал он.

Когда разгружали машину, сбежались все офицеры посмотреть, какую «рыбу» поймали.

— Книги, книги арестовали, — переговаривались служащие.

Инжилы (Евангелия на узбекском) стали расходиться по рукам.

Потом всех начали по одному допрашивать. Тут приехали братья из ташкентской церкви. Как радостно было услышать голос служителя! Это ободрило задержанных. Пресвитер требовал, чтобы братьев и сестёр немедленно отпустили.

Продержав верующих до двенадцати ночи и взяв слово, что завтра все прибудут в четвёртый кабинет, власти всех отпустили. Арестованной осталась только машина, её поставили на штрафплощадку.

Все очень устали и были рады такому решению. Поблагодарив Господа, разъехались по домам, а в десять утра все собрались около четвёртого кабинета. Помолились. Начали вызывать всех снова по одному, сфотографировали каждого и стали расспрашивать, откуда и куда возили литературу, кто ответственный за перевозку, принуждали писать объяснительные. Так продержали до вечера.

— Завтра пусть приедут только хозяйка машины и водитель, Светлана с Сергеем, — объявил следователь.

Разбирательства шли около двух недель. И каждый день Светлана с Сергеем, как на работу, приезжали на допрос. Вопросы задавались одни и те же, словно использовали психологическое давление — вдруг виновные проговорятся.

Один раз следователь оказался необычайно ласков:

— Светлана, мы вас очень уважаем как женщину. У нас созрел один план для вас. Давайте мы вас отвезём на то место, где вас забрали с машиной, сфотографируем, и нам больше ничего от вас не надо. И тревожить больше не будем.

Сестра Светлана вспомнила случай, который слышала от Павла Тимофеевича Рытикова. Он был на нелегальном положении, его объявили во всесоюзный розыск, когда он посетил одну семью. Хозяйка заподозрила, что за домом следят.

— Павел Тимофеевич, у нас на кухне есть подвал, давайте мы на всякий случай вас там спрячем, — предложила она.

Он не хотел, но хозяйка уговорила. И действительно, минут через 20 на пороге появились нежданные гости:

— Вот санкция на обыск...

И пошли они по всем комнатам, даже все стены простукали. А когда уже уходили, заметили дверцу в подвал:

— Это что такое? А ну-ка открывайте. Посветили фонариком и обнаружили в подвале Павла Тимофеевича. Он быстренько оттуда выбрался, а они просят:

- Спуститесь, пожалуйста, обратно, мы вас сфотографируем!
- Нет! Я там уже был! Теперь ваша очередь, залезайте-ка вы туда, ответил он.

Вспомнив это, Светлана оказалась непреклонна:

— Я уже там была, теперь ваша очередь! За кого вы меня считаете? Что я вам, пятилетний ребёнок? На себя дело заводить не собираюсь.

Куда же делись у следователя лестные слова... Светлану унижали и даже бранили.

На следующий день верующих встретил другой следователь, который вёл себя поспокойнее. Пресвитер много говорил ему о Господе и предупреждал:

- Зря вы с нами связались. За нами стоит Сам Бог. А литература, которую вы забрали, Божья. Господь строго спросит с тех, кто её уничтожит!
- Я всё понимаю, но мой мундир не позволяет что-нибудь изменить, оправдывался тот.
- А вы когда домой придёте, мундир свой снимите, возьмите Евангелие и почитайте. Эта книга откроет вам глаза, посоветовал служитель.

На этом следствие и закончилось. Всех предупредили, что на суд вызовут по повестке.

Прошла ещё одна неделя, и курьеры решили посетить «машину-узницу». Приехали на штрафплощадку. Стоит машинка, вся скотчем обвитая... Один брат взял с собой фотоаппарат и на фоне машины сделал на память снимок. Честно говоря, никто не надеялся, что её могут вернуть, ведь она проходила по делу как средство перевозки незаконной литературы.

— Что вы здесь делаете? Не положено! — закричал милиционер и кинулся к брату, пытаясь отобрать фотоаппарат. Но тот ловко увернулся и аппарат не отдал.

Прошло ещё около двух месяцев. На суд никто не пошёл. Братья решили просто съездить в РОВД и забрать решение суда. В коридоре встретили следователя и уточнили, куда можно обратиться за документом.

— В коридоре мы никаких дел не решаем. Заходите в этот кабинет, там поговорим.

Братья и сёстры решили послушаться следователя. А кабинет оказался залом суда! Минут через десять появился секретарь, а за ним — судья.

— Встать! Суд идёт! — провозгласил он.

И тут приносят огромную упаковку писем.

— Что вы со мной сделали? Откуда только писем нет: и из Америки, и из Англии, и из Германии, и из России! Теперь мне из своего кармана нужно на все эти письма отвечать, — возмутился следователь.

Пресвитер ответил:

— Мы же просили не связываться с нами, потому что за нами стоит Господь. Ничего противозаконного с нашей стороны не было.

Судья зачитал удивительное решение:

— Машину вернуть хозяйке, литературу тоже вернуть. А на всех, кто проходил по этому делу, наложить штраф в размере 50 сумов.

Никто такого мягкого решения не ожидал. Думали, что власти машину конфискуют, а литературу уничтожат. Господь усмотрел лучшее — на этой машине ещё около пяти лет перевозили духовный хлеб. А для сильных мира сего все эти события были живым свидетельством Божьей любви. Они воочию увидели, как Божий народ вступается за своих и за слово Божье.

С огромной радостью братья и сёстры поехали за «машиной-узницей». Церковь благодарила Бога за ответы на молитвы.

## Чудо-жилеты

После этого случая пришлось полностью менять тактику: решили книги переносить на себе.

Одна пожилая сестра сшила жилеты с бесчисленными карманами: туда планировалось складывать книги. Его надевали на тело, складывали туда книги, потом обматывали себя скотчем и сверху надевали одежду. В холодное время переносить литературу таким способом было нетрудно, а вот в жаркое — проблематично. Под тёплой одеждой легче было скрыть книги, чем под тонким платьем. Носили литературу в основном сёстры, потому что женская одежда может быть более свободной. Кроме того, сёстры нашивали карманы на нижнюю юбку и в них тоже переносили книги.

Обычно транспортировали книги в воскресенье после утреннего собрания, иногда в субботу. Желающие были обычно одни и те же — далеко не все хотели рисковать. Но всегда команда набиралась в нужном количестве. Готовили себя к самому худшему, было страшновато.

Вот одна из таких поездок.

Минивэн подъехал к границе с Казахстаном. Машину оставили примерно за километр до поста. Огромная очередь двигалась медленно. Люди изнывали от жары, но сделать ничего было нельзя. Пограничники никуда не спешили.

Два часа на солнцепёке — и граница позади. Пешком добрались до места назначения, там их уже ждали, всё было наготове. Надели на себя жилеты и стали упаковывать друг друга: разложили по карманам книги, а потом всё сверху замотали скотчем. Пришли сюда худенькие, а уходят располневшие до невозможности женщины. С таким тяжёлым грузом еле влезли в машину к брату, а перед таможней — с трудом вылезли, вернее выкатились. Было смешно, но никто не смеялся, все только молились. Ведь в таком виде надо пройти через два таможенных поста и не вызвать подозрений. Сложная задача!

Встали в очередь, смешались с толпой. Каждый идёт сам...

- Ой! Женщина! Что это у тебя? воскликнула пожилая казашка, ощупывая Таню.
- Корсет! неожиданно для себя сказала та и постаралась уйти подальше от любопытной женщины, ведь подумать можно всё что угодно: в то время было много случаев, когда экстремисты подрывали себя в толпе людей, унося с собой сотни жизней.

На этот раз всё было благополучно, никого не задержали. Но случилось непредвиденное. Как только Люба прошла границу, вдруг что-то развязалось, и книги рухнули на землю. Она не растерялась и села на них, прикрыв всю эту кучу широким подолом юбки. Как это не заметили пограничники, остаётся загадкой — они стояли метрах в десяти от места происшествия. Люба сидит, а все без остановки проходят мимо — останавливаться нельзя и помочь тоже. Незаметно бросили ей несколько пакетов, она сложила книги и догнала остальных.

Когда все добрались до машины — помолились, поблагодарили Господа за помощь. Отъехав на внушительное расстояние и не видя за собой погони, все расслабились и стали смеяться. Действительно, приключения были невероятные, риск чрезмерный, но результат оправдывал всё.

Когда в Доме молитвы выгружали литературу, удивлению не было предела — за один только раз принесли гору книг! Одна сестра удивлялась особенно, она свои книги складывала отдельно и всегда с восхищением говорила:

— Неужели это всё я принесла?! Иногда, выгрузив всё, ехали ещё раз.

Таким образом завозили литературу несколько лет, пока не попались. Сестёр, которых задержали на границе, судили, наложили на них огромный штраф. Теперь уже и такой способ стал невозможным, пришлось изыскивать иные методы. Но это уже другая история... ■

«ОЧЕНЬ ХОЧУ, ЧТОБЫ В ЦЕРКВИ У ВСЕХ БЫЛО СЛУЖЕНИЕ...»

Чмых Алексанор Алексанорович служитель из Курганинска (Краснодарский край), ответственный за одно из самых больших объединений МСЦ ЕХБ — Кавказское. В состав Совета церквей он был введён всего несколько лет назад. Ранее он долгое время был ответственным за большую курганинскую церковь, проводил детские христианские лагеря в Краснодарском крае. Предлагаем вниманию читателей интервью с этим служителем, в котором он рассказывает историю своей жизни.

# — Расскажите о семье родителей. Кто в основном занимался вашим воспитанием?

— Мои прародители с маминой стороны были глубоко верующими людьми, евангельскими христианами. Прабабушку в 1937 году осудили на пять лет за веру в Иисуса Христа, но она осталась жива, вернулась. У нас есть полная подшивка журнала «Баптист», и я помню, как бабушка показывала фотографии братьев, с которыми отбывала срок её мама — наша прабабушка.

Дедушка Сергей Львович и бабушка Анна Иеремиевна Макейкины жили в городе Сочи. Моя мама родилась второй в семье. Дедушка совершал служение в церкви, в 1937 году был арестован и в том же году 18 августа расстрелян.

Бабушка Анна Иеремиевна осталась с четырьмя детьми. Их лишили жилья, работы и объявили врагами народа. Самым тяжёлым бы-

ло то, что с ними не приветствовались в поместной церкви, к ним боялись подойти, потому что с врагами народа запрещалось общаться, а помогать им — тем более. Они ушли жить в лес, в буквальном смысле. Немного позже одна армянская семья сжалилась и приютила их в сарайчике. Потом Господь помог бабушке найти работу. Она всю жизнь ждала дедушку. И только через 60 лет узнала, что её муж был приговорён тройкой НКВД к высшей мере наказания, к расстрелу.

В нашей семье сложилась матриархальная иерархия: главной была прабабушка, потом её старшая дочь (моя тётя), и уже следом — моя мама.

Мама вышла замуж за интеллигентного и культурного человека. Он верил в Бога, но не был членом церкви. Жили они в Краснодоне (Луганская обл.).

Первый мальчик в семье папы и мамы родился глухонемым. Позже он ещё и

ослеп. Я родился в 1963 году, самым последним ребёнком. Вскоре в нашей семье случились большие переживания. У нас сгорел дом. Потом отец попал под обвал на шахте и стал инвалидом. После этого он перестал жить в семье. Мы переехали на Кубань, к родственникам мамы. С нами стала жить прабабушка, а позже и бабушка.

Иногда собирался совет «старейшин»: прабабушка, бабушка, мама и две её сестры. Они занимались нашим воспитанием. Нас, провинившихся, вызывали по одному на эту комиссию и там с нами беседовали. Мы плакали, просили прощения, обещали больше не проказничать. Прабабушка была очень жёсткая женщина, на таких комиссиях выступала в роли прокурора, обвинителя. А бабушка была мягчайшей души человек, обаятельная, всегда тихо разговаривала, никогда не повышала тон. По головке погладит: «Внучочек, ты же больше так не будешь?»

Прабабушка умерла почти в сто лет. У нас в церкви братьев было мало, и проповедовали сёстры. Прабабушка всегда заканчивала проповедь призывом к благовестию. Часто говорила: «Любой разговор с людьми нужно переводить на проповедь о Боге, нужно проповедовать спасение». Она сама буквально жила благовестием. Помню, я даже не хотел ходить с ней в собрание — с кем бы она ни встретилась, обязательно начинает проповедовать, к покаянию призывать.

И прабабушка, и бабушка читали с нами Евангелие в картинках, рассказы. Вече-

рами мы слушали радиопередачи Ярла Николаевича Пейсти. Наши общения всегда заканчивались тем, что все становились на колени и молились. Так проходило наше детство.

То, что наш старший брат был глухонемым, а потом и ослеп, оказало на всю семью и на меня определённое влияние. Мы его очень любили, у нас была своя система общения. Для нас он служил большим благословением. Считаю, что дети-инвалиды в семье — это особое благословение. Я чувствую расположение к таким семьям и люблю их посещать, мне легче их понимать.

#### — **К**то ещё, кроме семьи, оказал существенное влияние на ваше воспитание?

— Большое влияние на меня оказал Владимир Георгиевич Осипов (дядя моей жены). Он собирал самодельный автомобиль, и мы, мальчишки, часто приходили к нему посмотреть и помочь. Мы обычно приезжали к Осиповым на ночь в субботу. Его жена, Вера Ивановна, читала нам рассказы, он учил нас играть на гитаре. А вечером мы гоняли на этой машине! В 70-е годы это было похоже на то, как если бы сейчас мальчишки летали на самолёте.

В курганинской церкви детям уделялось очень много внимания. На нас никогда не жалели денег. Почти каждое воскресенье между собраниями нас выводили в лес, к реке. Мы играли в игры, нас кормили, а потом проводили с нами занятия. Мы разучивали новые песни и вечером участвовали в собрании.

### — Насколько трудным было детство в материальном отношении?

— Мы жили очень бедно. Когда сгорел дом в Краснодоне, мы купили домик в станице в Краснодарском крае. Мама была вынуждена идти работать в колхоз. Работала с шести утра до десяти вечера. Она подорвала здоровье, у неё отказали ноги, она стала инвалилом. Мы жили в такой белности, что буквально нечего было есть. Я хорошо помню, как мама лежала в больнице и мы на печи просто варили пшеницу. Больше ничего не было. Трудный был период.

Потом Господь нам помог, у мамы поправилось здоровье. Мы развели скотину. Мама была кондитером по образованию и стала делать конфеты на продажу. За счёт этого мы материально поднялись.

# — Расскажите про учёбу в школе. Приходилось ли встречаться с трудностями, как верующему? Как вы учились — хорошо или посредственно?

— До третьего класса я учился плохо. Мама постоянно была на работе, мои сёстры учились в разные со мной смены. Я приходил из школы, а они только уходили, и учёба у меня была запущена. К тому же моя первая учительница не была профессиональным педагогом, и основы грамматики я усвоил плохо. Это меня и сейчас ещё угнетает. Меня оставили на осень, тогда был такой метод борьбы с отстающими.

А в четвёртом классе я стал круглым отличником. Дело в том, что к нам приехал дядя и крепко взялся за меня. Я стал выполнять домашние задания, мне стало очень интересно, появилась сильная любовь к учёбе. К верующим в школе относились предвзято — я замечал, что на олимпиады посылали одноклассников, которые учились хуже меня. Но я не обижался, тогда это было само собой разумеюшимся. Власти посещали богослужения, переписывали всех присутствующих и сведения о детях передавали в школу. Нас на линейках выставляли, стыдили и унижали перед всеми учениками.

По точным наукам я учился самостоятельно на несколько параграфов вперёд и поправлял учительницу, когда она оговорится, или дополнял, когда чего-то недоскажет. Сначала мы с ней конфликтовали. Но потом она поняла мою заинтересованность, и мы с ней стали преподавать уроки вдвоём. Часть урока она проводила сама, потом приглашала меня, и я продолжал объяснять материал или чертил что-то на доске для иллюстрации.

Уроки я делал на пастбище. У нас было большое стадо коз и овец, я выгонял их, брал с собою стульчик, учебники и тетради и там у реки учился. Много читал.

### — **К**акое образование вы получили после школы?

— После восьмого класса я получил хороший аттестат и поехал поступать в то учебное заведение, в которое хотел. Сдал документы: аттестат, свидетельство о рождении и характеристику. Замдиректора этого учреждения, принимающая документы, такая крупная

женщина, когда прочитала в моей характеристике, что я не комсомолец, аж подскочила со стула и как закричит во всю душу: «Сектанты!»

Я понял, что учиться мне здесь не дадут, забрал документы, отучился ещё два года в школе, потом поступил в техническое училище пищевой промышленности и закончил его с отличием.

## — Когда и как вы обратились к Богу?

— Покаялся в двенадцать лет. Со своими сёстрами я поехал на молодёжное общение, и Бог стал меня касаться. В первый день я не смог покаяться, во второй тоже. И ведущий брат уже заканчивает собрание благодарственной молитвой. Я понял. что могу не успеть. Общение было на улице, во дворе частного дома, было тесно, там во дворе была лужа, и я упал на колени в эту лужу и начал молиться, но меня никто не слышал. Рядом стоял брат Иван Иванович Шаповалов. У него был очень сильный бас, он как закричит ведущему: «Брат, прекратите молиться, душа кается!» Водворилась мёртвая тишина, и моя молитва из лужи, так сказать. поднялась к небесам. Все расступились, ко мне подошли, поздравили. Я ясно понял, что получил возрождение.

Моя жизнь после этого в корне поменялась: я пас скот, а коровы иногда норовят убежать. Помню, бегу за коровой, а ударить её кнутом не могу, рука не поднимается. Я её поймаю за рог, выталкиваю и уговариваю на ухо: «Ну что ты сюда лезешь? Понимаешь,

сюда нельзя! Не лезь больше!» Такая любовь ко всем и ко всему была после покаяния!

Но ко времени, как я стал студентом, духовная жизнь во мне остыла, я перестал молиться. Бог только по Своей милости меня сохранил во время учёбы. На 60 ребят приходилось 250 девушек, там творилось много греха, но Бог меня сберёг.

### — **К**ак прошли армейские годы?

— Служить пришлось под Оренбургом. Зарекомендовал я себя хорошо, занимался спортом, голова работала, получал награды и поощрения. Меня захотели назначить комсгруппоргом части. А я говорю: «Я же не комсомолец». А мне командир в ответ: «Какие проблемы?» — и кричит руководителю комсомола: «Собирай комсомольское собрание. На повестке дня — принять в члены ВЛКСМ Чмыха Александра».

Что же делать? Господь меня выручил. На собрании один комсомолец встаёт: «А почему ты раньше не вступил в комсомол?» Бог дал мне мудрость тогда сказать: «Я не согласен с уставом ВЛКСМ». Тут как закричат: «Контра!!!» Командир аж побелел: «Ты что сказал?» Я отвечаю: «Там написано: бороться с религиозными предрассудками, а я верю в Бога и не могу бороться с религиозными предрассудками. Закрывайте собрание». Так и сделали. Командир мне говорит: «Чмых, что ты наделал?! У тебя могло быть такое будущее!»

После этого у меня начались проблемы. В части под-

нялся шум, что я верующий. А сам я вдруг остановился, думаю: да какой же я верующий, я даже не молюсь! Попытался вспомнить момент, когда перестал молиться, но не смог. Мне так жутко стало. Ушёл в какой-то сарай, закрылся, упал на колени: «Господи, прости меня!»

Вскоре после этого у нас начались учения. Нужно было преодолеть определённое расстояние в одиночку. Я бежал по льду реки и провалился. Температура - 25°C. Пурга. И я не могу вылезти. Тогда я возопил к Господу. Какимто чудом выбрался, прихожу к командованию, докладываю. А командир говорит: мы в степи, здесь негде отогреться. Потом подумал и показал в сторону: «Видишь, двухэтажное здание, там одна комната с обогревателями, в ней сидит командующий. Иди туда, если пустит, просушишься, а если нет, я не знаю, что с тобой делать». А я идти уже не могу, на мне всё замёрзло. Меня довёл сержант. Командующий знал, что я верующий, он со мной уже и в штабе беседовал. Говорит: «Ну что, солдат, раздевайся». Я развесил бушлат, портянки, сапоги и остальную одежду. Мне дали сухую шинель и напоили горячим чаем. Четыре часа ждал, пока всё высохло.

Учения закончились. Я одеваюсь, выхожу красненький, сухонький, тёпленький и увидел ребят — все обмороженные, у кого на носу волдырь, у кого-то уши побелели. Я сразу вспомнил текст: «Любящим Бога всё содействует ко благу». С этого дня у меня возобновилось близкое общение

с Богом, я стал много рассказывать о Нём. Когда пришёл из армии в 1983 году — сразу обновил покаяние и вскоре принял крещение.

# — Расскажите о своём первом служении в церкви в молодости.

— Пресвитером в те годы у нас был Иван Фёдорович Яцентюк. У него был такой порядок — все братья проповедуют! После моего крещения прошло немного времени, он сидит в собрании. За минуту до начала богослужения поворачивается ко мне, говорит: «Саша» — и показывает один палец: значит, первым. «Петя» — и показал другому брату два.

Я заикался с шестого-седьмого класса, а тут ещё и сильно растерялся. Вышел, заикался, заикался, что-то прочитал. И народ как начал молиться! За меня, конечно. Я тоже стал молиться и просить: «Господи, дай мне язык мудрых, чтобы я мог проповедовать».

Заикание не оставило меня сразу. Постепенно я стал замещать некоторые слова, немного протяжно говорить, и речь улучшилась. Но и сейчас иногда этот недуг у меня проявляется.

#### — Как вы создавали семью?

— По каким-то делам я попал в дом дяди моей будущей жены. А она приехала в эту семью на лето из Харькова. Там мы встретились первый раз, причём совершенно случайно. Помню, я проходил через комнату, увидел её боковым зрением, и, хотя не повернул головы и не рассмотрел, у меня вдруг настолько сильно за-

стучало сердце, что я буквально выбежал в другую комнату. Я не понял, что произошло, потом всё-таки зашёл опять в ту комнату, смотрю: сидит девушка. Я на неё глянул и сразу понял: это моё!

Перед армией я подошёл к её отцу. У нас так принято. И говорю: «Вы не против, если я буду писать письма вашей дочери?» — «Зачем?» — «Как зачем? Я думаю, что мы создадим семью». — «Если только с этой целью, то можно, но чтобы никаких глупостей! Чтобы было только христианское общение».

Через год я, никому не говоря, поехал в отпуск. Удивительно, но моя будущая жена именно в это время тоже приехала в гости к дяде в Курганинск, и мы встретились во второй раз. Я отслужил весной, а в ноябре поехал в Харьков, было сватовство, и мы поженились.

# — Вы были руководителем молодёжи в церкви. Когда стали совершать это служение и сколько лет его несли?

— Меня поставили руководителем молодёжи в 1983 году, сразу после женитьбы. Молодёжи было немного, всего двенадцать человек. Церковь маленькая — когда я принял крещение, то стал тридцать вторым членом церкви. Мы нашли материал, занимались исследованием Писания. Группа молодёжи постепенно стала расти. Мы проводили свои собрания два раза в неделю. Молодёжь была очень активная. Тогда ещё были узники, и мы поддерживали братьев на судах. Например, мы

присутствовали на суде Михаила Лаврентьевича Сигарёва.

Меня Господь много благословлял через это служение, я получал опыт в проповеди и благовестии. Некоторое время я продолжал быть руководителем молодёжи и после рукоположения. Потом приехал более способный брат, и я передал ему это служение.

— На какое служение вы

были рукоположены и когда? — Церковь у нас была небольшая, потом уехала ещё одна семья, и нас осталось 28 человек. Один из братьев, Сергей Осипов, он сейчас пресвитер в Тбилиси, говорит: «Братья, давайте молиться о нашей церкви!» И мы решили каждый понедельник с пяти до семи утра молиться о церкви. Мы выписали семь нужд. Первая — чтобы был большой Дом молитвы, вторая — чтобы было много служителей, третья — чтобы был хороший хор. И ещё другие нужды. Каждый понедельник собирались, читали короткое слово, становились на колени и молились. Нас было четыре чело-

С 1987 года мы с Александром Поповым вдвоём начали выходить с библиотекой, тогда мы были в числе первых в братстве. Это было ещё советское время, нас гоняла милиция. Мы собрали больше двух тысяч читателей. Записывали их адреса, приезжали, меняли на дому книги, беседовали о прочитанном. Люди стали приходить в церковь. В доме, где мы собирались, стало очень тесно.

века. Эта молитвенная группа

существовала три года, и Бог

послал Своё благословение.

Когда я на братском начал говорить о строительстве большого молитвенного дома, меня обвинили, что я тяну церковь в регистрацию. «У тебя, брат, регистрированное мышление. В братстве нет домов молитвы, в братстве только по домам собрания проходят». А я в ответ: «Братья, давайте просто построим большой дом. Пусть он будет кому-то принадлежать...» Мы продолжали молиться, и Бог благословил. Нашёлся участок, и мы в 1990 году начали строить Дом молитвы. Построились за один год.

Незадолго до этого я был избран церковью на дьяконское служение. Через пару лет Григорий Васильевич Костюченко приехал меня рукополагать, а я в это время был в поездке с благовестием. За мной послали и вернули. И когда было членское собрание, единодушно решили рукоположить в благовестники. 8 апреля 1991 года меня рукоположили, сразу освободили от ответственности за стройку, и я полностью занялся благовестием. Мы активно объезжали малые группы, выходили на привокзальную площадь, пели под гитару, под аккордеон, палатку на тысячу мест ставили в городе и в районе. Собиралось очень много слушателей. Народ активно пошёл в церковь.

# — **К**акое служение вам было поручено после рукоположения?

— Когда меня рукоположили, Григорий Васильевич сказал: «Александр, будешь благовестником в церкви Курганинска, а в родниковской церкви

(это 20 километров от Курганинска) будешь пресвитером. Тебе всё понятно?» — «Так точно!» Какие могли быть прекословия?

Меня даже не представили в родниковской церкви, я сам туда поехал, говорю: «Меня направили быть у вас пресвитером». «Ура! Слава Богу!» — откликнулись братья и сёстры. Там было двенадцать членов церкви. Я приезжал туда и в среду, и в пятницу, и в воскресенье утром. Личного транспорта не было, добирался рейсовым автобусом. Совершал здесь и библиотечное служение по воскресеньям.

Из нашей церкви сестра и брат организовали служение в интернате для детей-сирот. Мы ездили туда регулярно, проводили беседы, разные мероприятия, и дети начали каяться.

Для администрации интерната это было сверхъестественным явлением. Дети, которые вчера разбегались, дрались, безобразничали, — изменились. Установился порядок, стало спокойно.

Меня вызвал замдиректора интерната в администрацию и спрашивает: «Что вы сделали с нашими детьми?» Я не знаю, что произошло, и робко отвечаю: «Ничего не сделали...» Она мне говорит: «Поймите, это же сверхъестественное явление, этот мальчик за год 175 раз убегал из интерната. Но вот прошло три месяца от знакомства с вами, и он ни разу никуда не убежал. Что вы с ним сделали? Как могли его поменять?» — «Мы ничего не сделали, он покаялся, и Бог Духом Святым его благословил. И поэтому он поменялся. Бог благословляет каждого че-

38

ловека, если он покается». — «Это чудеса!» Мне разрешили брать этих детей на собрание. Мы забирали по 25 человек, кормили их, уделяли им много внимания и времени.

Потом нам дали разрешение брать этих детей к себе домой на более длительные сроки. 25 человек, которые покаялись, на целое лето увозили в Курганинск. Мы размещали их по семьям. Многие попадали ко мне в дом. А жили мы тогда очень бедно, только начали строиться. У нас была маленькая комната и маленькая кухонька. В этой комнатке у нас было пятеро своих детей и пятеро сирот. Все помещались. Кстати, не только мы, но многие братья и сёстры принимали детей. Из этих сирот сегодня 15 членов церкви.

— Когда и как вы стали ответственным пресвитером в курганинской церкви? Почему курганинская церковь сегодня такая большая. если в конце 80-х там было всего два десятка членов? — За один год в родниковской церкви мы покрестили 10 человек из мира. Для меня это было большим вдохновением. Я сел и посчитал: за этот год 10 плюс наших 12 уже 22, на следующий год покрестим ещё 20 — будет 42, потом ещё...» Я сросся с той церковью, у нас проходили хорошие общения, праздники, поездки на природу. И в 1995 году я собрался переезжать в станицу.

Но неожиданно в курганинскую церковь приехал Григорий Васильевич и ответственному пресвитеру порекомендовал переехать в Ар-

мавир, потому что он родом оттуда. А меня поставили ответственным пресвитером в Курганинске. На то время в нашей церкви было около 150-ти членов.

Большой вклад в развитие нашей церкви внесли верующие из Ферганы. В конце 80-х и начале 90-х годов в связи с военными событиями и обострением национальной розни в Азии многие переезжали в Россию, Европу и Америку. Наша церковь тоже приняла несколько семей. Многие вскоре уехали дальше, в Америку, а около десяти семей остались у нас. Так как они приехали из большой церкви, в которой было развито и устроено различное служение, они принесли очень большую пользу нашей общине своим опытом, наработанными практиками в сфере библейского образования, в музыкальном служении, в занятиях с детьми, молодёжью и семейными. Служение стало более стройным. Среди приехавших были служители, и мы стали совершать больше труда в регионе.

Ещё к нам переехали две семьи из Чернобыля, немало людей пришло из мира.

Одно время в церкви было много половинчатых семей — жёны покаялись, вошли в церковь, а мужья неверующие. Мне пришло вдохновение, я стал молиться об этих проблемах. Стал практиковать ночные молитвы о нуждах церкви. И Бог стал отвечать — те, кто не каялся, начали каяться. И я думаю: «Что это я один всю ночь молюсь?» И предложил церкви молиться вместе.

На первую ночную молитву осталось 145 человек. Служе-

ние проходило так: начинали с десяти вечера. Два часа шло собрание, пятнадцать минут перерыв, и опять два часа собрание. После двенадцати мы быстро пили чай и молились дальше. Те, у кого мужья или жёны были неверующие, всегда оставались, молились о своих родных. Мы молились так год, и все неверующие мужья уверовали и приняли крещение. Бог сделал чудо!

Наша церковь благословила и переселила для служения и устройства церквей пресвитеров Александра Семёновича Мухина на побережье, в Лазаревскую, Сергея Павловича Осипова в Грузию, Анатолия Александровича Мухина в город Туапсе, Владимира Харитоновича Попова в город Армавир.

# — Какое служение вы совершали в Краснодарском крае?

— В крае ответственным за работу с детьми был Горянин Михаил Александрович, сотрудник Совета церквей, узник, очень одарённый в проповеди. Он был строгим в порядках и дисциплине и к себе, и к окружающим. Он иногда брал меня с собой, мы посещали семьи и проводили родительские собрания, чтобы были правильные отношения между супругами, родителями и детьми, руководителями детских групп и детьми. Когда он неожиданно умер в 2008 году, меня поставили ответственным за работу с детьми в нашем крае.

Мы старались уделять детям особое внимание. Проводили занятия, организовывали выезды на природу. Когда человек видит величие гор, массивные

ледники, чистые ручьи — его душа раскрепощается. Наша цель была — побеседовать с каждым во время похода. Нередко дети и молодёжь молились, исповедовались во время таких мероприятий. Я заметил, что после похода люди обновляются, располагаются друг ко другу. Мы заранее продумывали темы бесед. Эта работа дала результаты, у нас дети практически не уходили из церкви.

### — Когда вы стали ответственным за всё Кавказское объединение? Что вы можете рассказать об этом служении?

— Меня ввели в краевой совет в 1998 году. Потом, когда Николай Степанович Антонюк стал председателем Совета церквей, его обязали передать ответственность за Краснодарский край. Избрали меня. Когда умер Григорий Васильевич Костюченко в 2015 году, меня поставили ответственным за всё Кавказское объединение.

Чуть раньше, совместно с Вениамином Александровичем Маркевичем и Григорием Васильевичем Костюченко, мы поделили Краснодарский край на семь регионов, в которых поставили ответственных братьев за различные виды служения — за хоровое, детское, молодёжное и так далее, так как церкви растут количественно, и краевое руководство со всем не справляется. Я видел, что это очень важно, и развивал по мере сил региональную работу.

Служения много, на Кав-казе у нас 7500 членов церк-

ви, и география широкая, к нам относятся и Израиль, и Закавказье.

### — Когда вы стали сотрудником и членом Совета церквей?

— Когда меня избрали ответственным за объединение, то практически сразу ввели в сотрудники Совета церквей. Я пробыл в этом статусе около двух лет, и меня избрали в члены СЦ. Прошло ещё некоторое время, и мне доверили право рукоположения.

Вениамин Александрович Маркевич нас учил, что на 50 членов церкви должен быть хотя бы один пресвитер, один благовестник, один учитель и один дьякон. Когда я стал ответственным, я посещал церкви, и где видел, что недостаточно служителей, на эту тему проводил беседы, чтобы братья и сёстры избирали из среды себя, по апостольскому учению, служителей. Этот евангельский принцип я старался отстаивать — церковь должна избрать служителя, а рукополагающий должен правильно охарактеризовать, помочь оценить брата по библейским критериям. Слава Богу, на протяжении этих лет мы рукоположили много братьев.

# — Есть ли у вас какое-то большое желание, которое ещё не исполнилось? Если да, то какое?

— Я очень хочу, чтобы в наших церквах были служители, которые предусмотрены в Послании к Ефесянам: пресвитеры, благовестники, учителя и дьяконы. Пресвитеров и дьяконов у нас

уже довольно-таки много, благовестников мало, надо, чтобы их было столько же, сколько пресвитеров, и чтобы они занимались только благовестием. Хочу, чтобы у нас в церквах было достаточно учителей. Мы видим, что в апостольское время были пророки и учителя, в Деяниях читаем, что церковь постоянно пребывала в учении апостолов, т. е. апостолы занимались учением. Я считаю, что в каждой церкви должны быть учителя, которые должны сами заниматься учением и учить церковь и братьев, заниматься с желающими принять крещение, проводить разбор Слова. Это моё большое желание.

Я очень хочу, чтобы в церкви у всех было служение и чтобы никто не оказался прихожанином. Хочу помочь всем найти своё место, найти свой дар и его реализовывать. При действии в свою меру каждого члена церковь растёт, происходит созидание Тела Христова.

У меня было ещё одно желание, оно уже исполнилось, — чтобы все дети были в церкви. По милости Божьей, один сын, Евгений, несёт пресвитерское служение, другой, Дмитрий, — дьяконское.

Хотел бы пожелать молодёжи заниматься самообразованием. У меня всегда было желание учиться, но в нашу молодость это было невозможно. Сегодня есть музыкальные и библейские курсы, семинары по работе с детьми, есть очная и заочная библейская школа. Заниматься самообразованием — это постоянная работа над собой. ■



Эдуард Эдуардович Дридгер, служитель церкви г. Давлеканово (Башкирия)

# БЫТЬ ОБРАЗЦОМ В СЕМЬЕ

### Держитесь верной основы

«Буду размышлять о пути непорочном: "когда ты придёшь ко мне?" Буду ходить в непорочности моего сердца посреди дома моего» (Пс. 100, 2). В этих словах выражена жизненная позиция Давида по отношению к Богу (первое полустишие) и к близким (второе). Прежде всего Давид жаждет встречи и общения с Господом. Результатом этого станет непорочность посреди дома. Я думаю, вторая половина этого высказывания не будет работать без первой. Если мы поставим себе целью стать образцом для родных — родителей, братьев и сестёр в семье, — но не будем размышлять о пути непорочном, приближаться к Богу, пребывать в общении с Ним, то у нас ничего не получится.

Быть образцом — это вторичная цель, хотя и довольно значимая. В первую очередь нужно вести святую жизнь перед Богом, а уже потом, как следствие, служить примером для ближних. Конечно, в реальности встречаются ситуации, когда мы что-то делаем исключительно для того, чтобы не подать соблазна и оставить добрый след для окружающих. Но если вся наша жизнь построена на таком принципе, это неверный путь.

Как ни покажется странным, но Христос многих людей разочаровывал, хотя мы с полной уверенностью можем сказать, что Его жизнь — на сто процентов эталон для всех. В чём же была проблема? Конечно, не в Иисусе, а в ошибочных человеческих ожиданиях, не совпадающих с учением Христа.

Отсюда вытекает две трудности, связанные с задачей быть образцом для ближних. Первая



проблема — наше несовершенство: у нас далеко не всегда получается подражать Христу, и потому окружающие могут в нас разочаровываться. «Ты на Христа не похож, так верующие не поступают», - не раз можем услышать мы в свой адрес потому, что в том или ином случае действовали неправильно, не по Евангелию. Вторая трудность связана с ошибочными представлениями о Христе и христианах. Иисус Христос был абсолютным образцом, тем не менее однажды Он подметил: «Не бывает пророк без чести, разве только в отечестве своём и у сродников и в доме своём» (Мк. 6, 4). Эти слова прозвучали, когда Он проповедовал в Своём родном городе, где Его все знали и где жили Его родственники. Причина проблемы крылась не в Иисусе, ведь Он никогда не служил преткновением для людей, а в ошибочном восприятии Христа, неверных ожиданиях и представлениях Его слушателей.

В нашей жизни может случаться подобное. Бывает, христиане служат в армии и все внимательно за ними наблюдают, задают много

вопросов, испытывают в тех или иных ситуациях. И вдруг однажды кто-нибудь заявляет верующему: «Ты не образец, ты не настоящий христианин!» Из-за этого последователь Христа начинает переживать: «Неужели я действительно что-то сделал не так? Ведь я старался угодить Господу, подражать Иисусу...» Но проходит время, и тот же самый человек признаётся брату-солдату: «То, что ты делал и за что я тебя критиковал, — именно это побудило меня что-то поменять в своей жизни. Просто я тебя проверял».

Если порой у нас не получается быть образцом для близких, если они невысоко оценивают нас, это может быть связано не с нашими ошибками, а с тем, что нас неверно воспринимают. Поэтому не надо в каждом случае измерять свой духовный успех по разовому отзыву окружающих. Вопрос: «Являюсь ли я образцом для людей?» сам по себе важен, но куда важнее другой: «Непорочен ли я перед Богом?».

О Христе было много толков в народе. Одни утверждали, что Он добр, другие — что обольщает народ (Ин. 7, 12). Однажды Его мать и братья пришли за Ним, потому что посчитали, что Он вышел из Себя (Мк. 3, 21). Однако в Деяниях Апостолов мы обнаруживаем среди учеников Иисуса Его мать и братьев. Во всех ситуациях Он был для них образцом, но они не всегда это понимали. Прошло время, и братья Христа всё взвесили, оценили и пересмотрели своё отношение к Нему.

Хочу в качестве примера для молодёжи обратить внимание на несколько случаев, раскрывающих отношения Христа с родственниками. Нам есть чему учиться у Господа и в чём Ему подражать.

### Будьте откровенны

Первый случай произошёл, когда Иисусу исполнилось двенадцать лет (Лк. 2, 41–52). Он преуспевал в премудрости и возрасте, поэтому на тот момент вёл Себя как довольно зрелый человек. Таким образом, Его поступок в данной ситуации вполне поучителен для молодёжи.

Христос вместе с родителями пришёл в храм на праздник. Возвращаясь домой, Иосиф и Мария подумали, что их Сын идёт домой с кем-то из родственников. Однако вскоре обнаружили, что это не так. Три долгих дня они отчаянно искали Иисуса и наконец нашли Его в храме. Они были сильно расстроены и взволнованы. «Чадо! что Ты сделал с нами? Вот, отец Твой и я с ве-

ликою скорбью искали Тебя», — раздался из уст Марии справедливый вопрос (ст. 48). На первый взгляд может показаться, что Христос неверно отреагировал на происходящее. Он всегда был послушен родителям, а тут вдруг произносит неожиданное: «Зачем было вам искать Меня? или вы не знали, что Мне должно быть в том, что принадлежит Отцу Моему?» (ст. 49). Что из этого поняли родители? Думаю, немного. Тем не менее они не стали расспрашивать Его, требовать детальных объяснений. Мария слагала эти слова в сердце, хотя и не могла их глубоко осмыслить. Окончательные выводы она делала потом, когда вырисовалась общая картина. На тот момент Иисус пояснил родителям Свою позицию, хотя поначалу им казалось, что Он поступил неправильно.

Бывает, что поступки молодых людей вызывают у родителей вопросы. В таких ситуациях будет правильно не раздражаться и не обижаться, а спокойно, тактично, с любовью и смирением объяснить свою позицию.

«Разве вы не знали, где Меня искать?» вопросом на вопрос отвечает Иисус. Как вы думаете, если вас долго нет дома, родители знают, где вы? Конечно! Отец и мать прекрасно осведомлены о ваших увлечениях. Они понимают, что один запрятался с книжкой в углу, другой проводит время на футбольном поле. Но в ситуации с Иисусом это был первый случай, и он нуждался в пояснении. В следующий раз родители Христа хорошо знали, где искать Сына конечно же, в храме! Теперь они были спокойны за Него. Хорошо, когда юные христиане и в этом плане служат образцом: проводят время в служении Богу, трудятся в Доме молитвы, и родители знают, почему их детей так долго нет дома. Это вносит во взаимоотношения порядок и устройство.

Попутно замечу ещё одну мысль. Христос находился в храме среди учителей, задавал вопросы и отвечал. Часто замечаешь, что у молодёжи гораздо больше ответов, чем вопросов. Иногда на общениях ведущие даже побуждают юных христиан: задавайте вопросы, пишите записки. А вопросов мало. Между тем умение задавать их обогащает и помогает глубже понять многие вещи.

После этого случая родители были спокойны за Иисуса и знали, где Его искать в аналогичных ситуациях. Он внёс ясность касательно Своих жизненных приоритетов, но при этом нисколько не умалял власть Своих родителей.

42

### Избегайте «корвана»

Далее мы читаем, что Христос пошёл с Иосифом и Марией домой и был у них в повиновении (ст. 51). То есть Он не сталкивал интересы Своего Небесного Отца с интересами земных родителей. Однажды, когда книжники и фарисеи упрекали Его и апостолов за нарушение преданий, Христос указал этим религиозникам на то, что они подменили исполнение Божьей заповеди обычаем корвана: «Моисей сказал: "почитай отца своего и мать свою"; и: "злословящий отца или мать смертью да умрёт". А вы говорите: кто скажет отцу или матери: "корван (то есть: «дар Богу») то, чем бы ты от меня пользовался", тому вы уже попускаете ничего не делать для отца своего или матери своей, устраняя слово Божие преданием вашим, которое вы установили; и делаете многое, сему подобное» (Мк. 7, 10-13).

В жизни юных христиан бывает немало случаев, когда труд в церкви или молодёжные поездки пересекаются с интересами семьи, родителей. Как поступать в таком случае? Хорошо, когда молодые люди не идут напролом, — мол, для меня Божье дело важнее и я всё равно поступлю как считаю нужным, отдам Богу то, чем бы вы могли от меня воспользоваться: вы идите на огород, а я на спевку. Нужно постараться заранее урегулировать этот вопрос так, чтобы проявить почтение к родителям и не оставить Божьего дела.

Один брат из христианской семьи рассказывал, как отец загружал его работой, особенно по субботам. В один из таких дней нужно было ехать на стройку Дома молитвы. А отец подошёл в пятницу вечером и дал задание на следующий день, для выполнения которого требовалось целых шесть часов. Что делать молодому брату? Сесть молча утром на велосипед и уехать из дома? Или пожаловаться братьям, что отец не пускает на труд для Бога? Или сделать ещё чтонибудь такое, чтобы папа понял, что он неправ? Юноша нашёл верный выход, хотя и нелёгкий для него: он встал ночью, сделал всю порученную работу, а утром сообщил отцу: «Всё готово!» Потом сел на велосипед и поехал за 15 километров на стройку Дома молитвы. Благодаря этому он смог сохранить добрые отношения с отцом. Даже если родители где-то могут поступать не совсем правильно, задача взрослеющих детей быть образцом и почитать старших.

Хотя близкие зачастую не понимали Иисуса, Он был в повиновении у родителей, не разрушал с ними добрых взаимоотношений. Это особо под-

чёркивает евангелист Лука: «Иисус же преуспевал в премудрости и возрасте и в любви у Бога и человеков» (Лк. 2, 52). Иисуса любили, Он был благословением для окружающих и в этом преуспевал.

### Умейте идти навстречу

Ещё одну непростую ситуацию мы встречаем во второй главе Евангелия от Иоанна. Иисуса и Марию пригласили на брак. Вместе с ними пришли ученики. И вдруг оказалось, что на брачном пире кончилось вино. Мария сообщает об этом Иисусу, побуждая Его к действиям. Ответ Христа вполне понятен: «Что Мне и тебе, жено? ещё не пришёл час Мой» (ст. 4). Интересно, что Мария берёт инициативу в свои руки. Она не задаёт следующего вопроса, а просто ставит Иисуса перед фактом, обращаясь к служителям: «Что скажет Он вам, то сделайте» (ст. 5). Христос мог возразить: «Я же говорил, что ещё не время для Меня» — и тогда возник бы конфликт. Однако Господь пошёл навстречу Марии и сотворил чудо для решения проблемы. В итоге всё получилось очень хорошо.

Возможно, некоторые решения наших родителей в отношении нас бывают поспешные и недостаточно обдуманные. Отец или мать могут сделать или сказать нам что-нибудь такое, что для нас неподходяще, не вовремя. И здесь важно уметь сглаживать углы, потому что Сам Христос в таких ситуациях не накалял обстановку. Мы не знаем, — возможно, у Него были другие планы, но Он удовлетворяет просьбу матери и не создаёт конфликтов.

Подобное можно заметить и в Его отношениях с учениками. Это тоже были близкие для Него люди. Однажды Пётр поспешно пообещал от имени Учителя выплатить подать на храм. Иисус объяснил Петру, что тот был неправ и поторопился с ответом. Но тут же Господь предложил выход из ситуации и пошёл навстречу ученику. Христос не создавал вокруг Себя конфликтов во второстепенных вещах. Конечно, были принципиальные вопросы, касающиеся истины, в которых Господь был твёрд и никогда не подстраивался под окружающих, чего бы Ему это ни стоило. Но в остальном Он поступал так, чтобы сохранить добрые взаимоотношения с людьми.

### Храните верность Богу

Яркий случай того, как Христос не поддался влиянию окружающих и даже близких, мы находим в третьей главе Евангелия от Марка. Мария и братья Христа, похоже, посчитали, что Иисус вышел

из себя, и пришли, чтобы забрать Его домой. В этот момент Христос вёл беседу с людьми. Когда Ему сообщили, что Его ждут близкие, Он отказался выходить к ним и оставил их теряться в догадках, почему на этот раз Он так Себя повёл. Пришёл момент, когда планы Христа и Его братьев радикально разошлись. Братья не верили в Него. Христос поясняет одно: для Него сейчас важны те, кто слушает Его слово и исполняет. Он не может изменить Божьим планам. Он не будет оставлять служение в угоду ближним, даже если в их глазах Он перестанет быть образцом.

Как-то раз я спросил одну сестру: «Ты всегда послушна своим родителям?» И в ответ услышал: «Если бы я была послушна всегда, я не была бы верующая. Я непослушна им только в одном вопросе». Такие ситуации типичны для тех, у кого неверующие родители. Быть непослушным отцу и матери только в одном — в вопросе верности Богу — это хорошая характеристика. Такие христиане, которые тверды в духовных вопросах и вместе с тем послушны родителям во всём, кроме греха, — замечательные благовестники. Вот что значит быть образцом для неверующих близких.

Снова пример из армейской жизни. Когда в прошлом братья были вынуждены проходить срочную службу, то отказывались принимать присягу. И тогда многие командиры говорили так: «Мы разрешаем тебе неповиновение только в вопросах непринятия оружия и присяги. Но во всём остальном будь добр выполнять все требования, иначе у тебя будут проблемы». Наше непослушание в вопросах веры не означает, что и в других сферах мы должны быть непреклонны.

### Сосредоточьтесь на Христе

Каждый искренний христианин хочет быть образцом в своей семье. Для этого нужно знать, что и как делать и к чему прилагать усилия. Но прежде всего необходимо стараться быть похожим на Иисуса, ежедневно общаться с Ним, любить служение, любить церковь. И тогда наша жизнь будет образцовой, даже если кто-то на сегодняшний день её таковой не считает из-за своих ошибочных пониманий. Пройдёт время, и, возможно, даже такие люди отдадут должное нашим поступкам. Ведь именно прожитая жизнь позволяет наиболее полно и объективно дать оценку человеку (Евр. 13, 7).

В одной из книг я встретил необычную мысль: если человек начинает разочаровываться в Иисусе, иногда это принесёт ему пользу. Сна-

чала такой ход рассуждений меня удивил. Ведь мы остро переживаем такие моменты, когда, например, помолился Богу об особой нужде, а Он не ответил, и в жизни происходит что-то не то. Но дальше автор поясняет, что если нас посетило разочарование в Боге, значит, выявилось наше ошибочное представление о Нём. Теперь открывается возможность узнать Его лучше. Если нам кажется, что Бог нас разочаровал, значит, Он не такой, как мы о Нём думали, и нужно пересмотреть свои неверные понятия.

В определённые моменты ближние Христа, Его ученики и простой люд испытывали разочарование в Нём, переставали видеть в Нём образец, не соглашались с Ним. Но мы знаем, что в конечном счёте жизнь Христа стала для них благословением.

Если на каком-то этапе близкие в нас разочаровываются, не видят в нас пример, но мы сами убеждены, что поступаем перед Господом правильно, просто нужно дать время. Не стоит болезненно реагировать на происходящее: «Раз вы меня недооцениваете, больше не буду стараться, теперь ничего делать не буду!» Нет, нужно продолжать вести благочестивую жизнь.

Быть образцом в церкви, в молодёжном лагере куда легче, ведь там нас мало знают и притом видят нас только с положительной стороны. А вот быть примером в семье — трудная задача. Но именно это — показатель нашей духовной жизни.

Не спешите делать выводы по поводу того, служите ли вы образцом в семье. Конечно, нужно обращать внимание на то, как вас оценивают ближние. Но куда важнее смотреть дальше и глубже. Лучше спросите себя: какое влияние вы оказываете на родных? Какие плоды принесёт ваша жизнь в будущем? Не смотрите на жизнь с эгоистичных позиций, будто родные должны вас обслуживать, поощрять, помогать, первыми подавать вам пример. Но постоянно задумывайтесь, чем вы можете послужить им, как вы можете быть для них примером во всём. Христос вырос в большой семье: у Него было четыре брата (причём Он был старше всех) и сёстры. И результат Его жизни прекрасен. В конечном счёте Он приобрёл Своих братьев, которые поначалу не веровали в Него.

Будем поступать так, как Он. Поставим первоочередной целью быть похожими на Него, брать пример с Него. И тогда непростая задача быть образцом для ближних станет нормой жизни и принесёт обильные благословения.

44



Не подавайте соблазна ни Иудеям, ни Еллинам, ни церкви Божией, так, как и я угождаю всем во всём, ища не своей пользы, но пользы многих, чтобы они спаслись.

1 Kop. 10, 32-33

Для спасения детей мало просто говорить об истине. Нужпринимать конкретные решения. Так, в Первом послании к Тимофею апостол Павел пишет: «Вникай в себя и в учение; занимайся сим постоянно: ибо, так поступая, и себя спасёшь, и слушающих тебя» (4, 16). То есть если не будешь делать необходимое вникать в себя и приводить своё состояние в соответствие Священному Писанию, — то и сам не спасёшься, и на других положительно не повлияешь. Немного выше Павел объясняет, как это должно происходить на практике: «Никто да не пренебрегает юностью твоею; но будь образцом для верных в слове, в житии, в любви, в духе, в вере, в чистоте» (ст. 12).

Ещё один текст об условии спасения звучит так: «Веруй в Господа Иисуса Христа, и спасёшься ты и весь дом твой» (Деян. 16, 31). Beрить — это не просто посещать богослужения, молиться перед обедом, стараться соблюдать христианский этикет. Верить — значит всецело доверять Богу, полагаться на Него во всём. Такая вера окажет несомненное влияние на наш дом, в том числе на детей.

Для спасения детей с нашей стороны необходимы конкретные, решительные действия, связанные с нагрузкой и трудностями. Приведённый в эпиграфе текст содержит ряд правил, показывающих, в каком направлении мы как родители должны прилагать усилия.

### Быть нацеленным на спасение детей

У апостола Павла была конкретная цель — жить и служить Богу так, чтобы многие спаслись. Он ставил перед собой чёткую задачу — спасти хотя бы некоторых (1 Кор. 9, 22). Что бы ни случалось в жизни: неожиданные встречи, проблемы во взаимоотношениях, радости и неприятности — всё должно работать на спасение ближних.

Как мы строим отношения с детьми? Ставим ли перед собой ясную цель — вести детей к спасению? От этого зависит, куда и как будут направлены наши усилия.

Например, детский работник может заниматься с детьми, что-то им говорить, что-то с ними делать, вывозить их на природу, но при этом быть равнодушным к вопросу их спасения. Он, если честно, и не задумывается об этой проблеме.

Подобное, увы, может происходить и с родителями. Допустим, мать молится о взрослых детях. Но при этом просит у Бога не за всех, а за одного, который пьёт и причиняет ей немало страданий. Остальные ведут трезвый образ жизни, и за них мать спокойна. Не кроется ли в этом эгоизм: пусть бы сын бросил пить и меньше причинял хлопот, а спасётся он или нет второстепенный вопрос? Почеловечески эту мать понять можно, но Господу такой подход неугоден.

Неверные цели накладывают свой отпечаток на многие вопросы семейной жизни. Когда дети маленькие, родители иногда по-особому стараются, чтобы они выглядели не хуже других. Детей обязывают учить стихотворения, выразительно их декламировать, тихо вести себя в собрании лишь для того, чтобы родителей уважали и были о них хорошего мнения. А вопрос спасения отодвигается на задний план.

Один подросток лет двенадцати-тринадцати обладал феноменальной памятью. Прочитает чью-нибудь проповедь и выдаст её без запинки, да ещё приложит своё толкование. В общине, где он посещал собрания, не было местного служителя, поэтому её опекали приезжие братья. Члены церкви восхищались мальчиком: «Вот у нас какой проповедник растёт!» Предлагали даже, чтобы он проповедовал на богослужениях

в присутствии приезжих братьев — пусть они оценят.

- Что вы делаете?! останавливали старшие братья членов церкви.
  - А что? недоумевали те.
- Вы погубите подростка. Поберегите его.

И потом случилась беда. В юношеском возрасте мальчишка ушёл в мир.

Если нами движут собственные амбиции и временная выгода, а не желание спасти ближних, это приведёт к плохим последствиям. Внешняя сторона без внутренней сути лишь губит человека.

Подростковый возраст сложный участок жизненного пути. Не только взрослым непонятны поступки подростков, но и самим взрослеющим мальчикам и девочкам. Один брат вспоминал, как в этом возрасте ему ужасно мешали собственные руки. Он не знал, куда их деть. Подростки часто ведут себя странно и непонятно. Во время богослужения могут согнуться, опустить голову. А если рядом окажется строгий сторож, который постоянно их дёргает: «Выпрямись! Сядь нормально!» это может кончиться бедой. Такой грубый подход, не нацеленный на спасение, никуда не годится. Важно вникнуть в их проблемы, постараться понять и помочь.

Нам нельзя быть близорукими. Нередко даже родители не думают о будущем детей, станут ли они верующими или нет. Вот сегодня ребёнок послушный, все обязанности выполняет — и мы не нарадуемся, нам этого вполне достаточно. Будут ли дети служить Богу или нет, некоторых от-

цов и матерей будто бы особо не волнует. Главное, чтобы семья была на хорошем счету в церкви и в обществе.

Вскоре после рукоположения я получил для себя ценный урок. Служитель, гораздо старше и опытнее меня, однажды поделился со мной переживанием. Видно, тяжко ему было. Один член церкви сильно ему досаждал своим поведением и отношением. И вот этот служитель меня спрашивает:

- Как с ним поступать? Я тут же выпалил:
- Кнута надо этой упрямой овечке! Да так, чтобы рубец надолго остался!

А он взглянул на меня с недоумением:

— Так разве ему это поможет?

Я удивился и подумал: «Да какая разница, поможет или не поможет?! Он против тебя такие выпады делает! Надо же, какой ты добрый пастух. Хорошо овечкам с таким». И тут же спохватился: «Так я тоже пастух! Но, оказывается, другой, потому что иначе мыслю — больше думаю о своей пользе, чем о других...»

Апостол Павел был нацелен на результат. Он горел желанием, чтобы окружающие его спаслись, и даже те, кто били его палками, забрасывали камнями, злословили, создавали постоянные проблемы.

А если такой цели у нас нет, что делать? Прежде всего искренне молиться: «Господи! Преобрази моё сердце. Даруй и мне такую нацеленность — служить для спасения тех, кого Ты мне доверил». А ещё важно быть внимательным к голосу Духа Святого. Он бу-

дет открывать нашему взору высокие цели и увлекать к ним, производить в нас добрые устремления.

## Не подавать соблазна

«Не подавайте соблазна ни Иудеям, ни Еллинам, ни церкви Божией», — призывает апостол. Чтобы люди спаслись, важно быть для них добрым примером и не ставить духовных преткновений. Из последующих слов можно увидеть, как это возможно на практике. Интересно, что Павел не пишет: «Не подавайте соблазна, так, как и я никого не соблазняю». Его слова звучат иначе: «...так, как и я угождаю всем во всём, ища не своей пользы, но пользы многих». Значит, соблазн может возникать тогда, когда у нас нет желания угождать ближнему, когда мы не ищем его пользы.

В тексте 1 Ин. 2, 10 читаем: «Кто любит брата своего, тот пребывает во свете, и нет в нём соблазна». Где есть жертвенная любовь к ближнему, там нет соблазна. Коринфянам такой любви явно не хватало. Целых три главы адресованного им послания Павел посвящает проблеме идоложертвенного. Братья, не желающие угождать ближним и руководствующиеся только личными интересами, губили пищей тех, за кого умер Христос. Не подавать соблазна — значит не делать того, что послужит преткновению и гибели, отпадению от веры.

Что может стать соблазном для детей? И осуждение в адрес окружающих при детях; и отношение к детям с лицеприятием, когда одних выделя-

ют, а на других не обращают внимания; и наша непристойная одежда (по ней дети многое могут понять); и модноватые мирские слова. Даже наши регулярные опоздания на богослужения могут стать преткновением для детей.

Однажды со мной захотел поговорить пьяный человек. Он пришёл ко мне домой в самый неподходящий момент, когда мне нужно было сделать много работы. Я пытался уклониться от разговора, но не получалось. Мы помолились, и он начал мне что-то рассказывать. Вдруг он остановился:

— Саша! Вот я тебе душу изливаю, а у тебя глаза пустые-пустые. Ты не здесь.

Я признался, что так оно и есть, попросил прощения:

 Продолжай, я постараюсь быть здесь...

Дети тоже тонкие психологи. Они замечают, как мы слушаем на богослужении и насколько заинтересованы в собраниях. Если у нас настрой, чтобы поскорее закончилось служение или занятия с детьми побыстрее прошли и мы наконец освободились, это станет для них горьким соблазном.

Мне, как и всем, приходилось слышать воспоминания о детстве тех, кто уже вырос. Открывалось и приятное, и нелестное. Один нынешний пресвитер вспоминал отрочество. Поначалу их поколение в церкви было никому не нужно. Ребята озорные, непослушные. И вдруг появился брат, который стал собирать подростков. Они были ему нужны, он усердно занимался с ними. И это их спасло.

Прекрасная оценка! Но ведь бывает и противоположное. Порой сегодняшние взрослые вспоминают, как, будучи детьми, замечали недостойное поведение родителей, братьев и сестёр, верующих в церкви, и это служило серьёзным преткновением.

Как непросто бывает вести себя с детьми так, чтобы не послужить им соблазном! Однажды братья из Ташкента приехали в нашу общину с духовым оркестром. После этого в нашей церкви загорелись желанием играть на трубах. Мы стали искать инструменты, начались занятия. Ещё должны были прийти инструменты для детей. И вот в тот день, когда один из братьев должен был привезти трубы, ко мне подходят мальчишки десяти-двенадцати лет из одной семьи (их мать была членом церкви) и просят:

— Дядь Саш, нам две трубы — это наши!

А два моих сына того же возраста ходят за мной и твердят:

— Пап, нам трубы! Нам трубы!

Иметь трубу было чем-то престижным. А что мне делать? Я объясняю и тем и другим:

— Подождите, их нет ещё! Подождите!

Конечно, как отцу мне хочется угодить своим детям. Но ведь я ещё и пресвитер и должен поступать нелицеприятно!

И вот те мальчишки ходят и ходят за мной.

- Идите домой, скомандовал я.
- Нет! Тогда трубы уйдут, — не отступают они.

— Мы сегодня не будем распределять. Всё решим завтра.

Пришлось перебороть самого себя и принять твёрдое решение: трубы — этим ребятам. Своим детям я сказал об этом. Конечно, им такое не очень понравилось.

На следующий день те мальчишки прибежали в Дом молитвы — и сразу в комнату, где музыкальный инструмент. Увидели трубы, обрадовались. И тут же — ко мне:

- КонжоМ —
- Можно, берите.

Они радостно переглянулись: чудо какое! Как вы думаете, они бы надолго запомнили, если бы я отдал трубы своим детям? Я пресвитер и нашёл бы всему объяснение, выкрутился бы из сложной ситуации. Но им и без моих объяснений было бы всё понятно. Если мы чего-то не замечаем, то дети на всё обращают внимание. И если бы я послужил им соблазном, это могло бы их ожесточить, разрушить в них веру. Они бы с обидой подметили:

— Да что толку ходить в этот Дом молитвы? Пресвитер только своих детей и знает! Мы тут не нужны.

Как-то раз я спросил у сво-их повзрослевших детей:

— Бывало такое, чтобы я вас без разбору, незаслуженно наказывал?

Я был уверен, что это исключено. Но они мне предъявили факт, которого я не мог отрицать. И тогда я заметил для себя: «Надо же, запомнили!» Конечно, они всё простили, тем не менее в памяти такие события остаются. Как важно остерегаться того,

что может разрушить в детях веру!

### Угождать и быть полезным

Апостол Павел подчёркивает: «...я угождаю всем во всём, ища не своей пользы, но пользы многих». Третье важное правило, нацеленное на спасение детей, — угождать им, ища пользы. Конечно, здесь имеется в виду не слепое человекоугодничество, а способность идти навстречу человеку, чтобы ему было хорошо.

Эта мысль прекрасно объясняется в Послании к Римлянам: «Мы, сильные, должны сносить немощи бессильных и не себе угождать. Каждый из нас должен угождать ближнему, во благо, к назиданию. Ибо и Христос не Себе угождал...» (15, 1-3). Угождать значит искать не своей пользы, а выгоды другого ради его блага. Павел стремился быть человеком, полезным для ближних. Он искал пользы тем, кто уверовал благодаря его служению. Например, филиппийцам он пишет, что ищет не личной выгоды, а плода, умножающегося в их пользу (Флп. 4, 17). Коринфянам он разъясняет вопрос пожертвований и также замечает: «Отдавать — полезно прежде всего для вас самих». Павел постоянно искал выгоды других людей, чтобы им было хорошо.

С детьми бывают связаны разные неприятности. Ребёнок что-то сделал не так, например по неосторожности разбил ценную посуду. Он и сам понимает, что натворил, и сожалеет, переживает. Но я замечал за собой, что мне как

отцу хочется его хорошенько отчитать, сделать выговор, дать ему посильнее почувствовать вину, и я едва сдерживаю себя. Понимаю: если выплесну эмоции, пользы не будет. Ребёнок и так придавлен виной, рад бы всё исправить, да уже невозможно.

Задача родителей — искать детям не вреда, а пользы, жить и поступать так, чтобы им было легче. А это значит принимать на себя нагрузки, действовать порой вопреки своим вкусам и выгоде, в ущерб себе.

И ещё очень важно заботиться о правильном личном состоянии перед Богом. Если у нас, взрослых, нет уверенности в спасении, если нас терзает совесть за тот или иной грех, вряд ли мы сможем приносить пользу детям. Если у нас нет духовной устойчивости, бросает из стороны в сторону, это нужно исправлять.

Благовестие, в том числе детям, — это не какая-то формальность. Апостол Павел подчёркивает: «...служу духом моим в благовествовании Сына Его...» (Рим. 1, 9). Всё его естество, его дух был охвачен этой целью — нести благую весть. Он этим жил. Если мы будем поглощены евангелизацией детей, то у нас получится строить с ними добрые отношения, располагать к Слову Божьему, к спасению.

Пусть наша жизнь будет стремительным движением к цели спасти детей. Пусть они увидят в нас не тех, кто ставит преткновение и раздражает, а тех, кто искренне любит их и самозабвенно заботится об их душе.



И святость моя превращается в клочья, Тогда ко кресту на Голгофе иду — Здесь святости Божьей мощнейший источник.

Когда я душой попадаю в беду И вера, как пар в летний день, исчезает, Тогда ко кресту на Голгофе иду — Здесь веры сокровище Бог открывает.

Когда я душой попадаю в беду, Меня покидают последние силы, Тогда ко кресту на Голгофе иду — Меня укрепляет здесь вечная милость.

Когда я душой попадаю в беду, Надежда становится зыбкой и шаткой, Тогда ко кресту на Голгофе иду — Уверенность здесь нахожу в благодати.

Когда я душой попадаю в беду, Теряю любовь к ближним и снисхожденье, Тогда ко кресту на Голгофе иду — Припасть здесь к Господней любви совершенной.

Когда я душой попадаю в беду
И кажется — всё, я уже умираю,
Тогда ко кресту на Голгофе иду —
И здесь силой Божьей я вновь воскресаю!

Е. Разумовская

...Судьба человека — от Господа. Притч. 29, 26

первый в роддоме беспомощный крик, Первый глоток животворного воздуха — Точка отсчёта лет жизни моих. Богом великим душа моя создана. Знаю: в руках всемогущего Господа Каждый в судьбе замечательный штрих.

Я рисовала красивый эскиз: Планы на важные в жизни события. Бог же мечту разбивал на куски, Сам создавая узор удивительный, И доверять я училась Спасителю, Чувствуя нежность всесильной руки.

Слёзы души на зигзагах судьбы, Как драгоценные жемчуга россыпи... Опыт терпения нужен мне был, Благо всё то, что Спасителем послано. Благодарю всегда искренне Господа — Вечное счастье Он мне подарил.

Н. Васюкович

